
opusdei.org

Ecclesia in Medio
Oriente

Exhortation apostolique post-
synodale du Pape Benoît XVI
sur l'Eglise au Moyen-Orient. En
bas de page, l'exhortation est
disponible au format epub
(ebook)

20/09/2012

INTRODUCTION

1. L'Église au Moyen-Orient qui,
depuis l’aurore de la foi chrétienne,
pérégrine sur cette terre bénie,
continue aujourd’hui avec courage



son témoignage, fruit d’une vie de
communion avec Dieu et avec le
prochain. Communion et
témoignage ! Telle a été en effet la
conviction qui a animé l’Assemblée
spéciale du Synode des Évêques pour
le Moyen-Orient, réunie autour du
successeur de Pierre du 10 au 24
octobre 2010, sur le thème : L’Église
catholique au Moyen-Orient,
communion et témoignage. « La
multitude de ceux qui étaient devenus
croyants avait un seul cœur et une
seule âme » ( Ac 4, 32).

2. Au début de ce troisième
millénaire, je souhaite confier cette
conviction qui puise sa force dans le
Christ-Jésus, à la sollicitude pastorale
de l’ensemble des Pasteurs de l’Église
une, sainte, catholique et
apostolique, et de manière plus
particulière aux vénérés frères
Patriarches, Archevêques et Évêques
qui veillent ensemble, en union avec
l’Évêque de Rome, sur l’Église



catholique au Moyen-Orient. Dans
cette région vivent des fidèles natifs
appartenant aux vénérables Églises
orientales catholiques sui iuris :
l’Église patriarcale d’Alexandrie des
Coptes ; les trois Églises patriarcales
d’Antioche : celle des Grecs-melkites,
des Syriaques et des Maronites ;
l’Église patriarcale de Babylone des
Chaldéens et celle de Cilicie des
Arméniens. Y vivent également des
Évêques, des prêtres et des fidèles
appartenant à l’Église latine. Sont
présents aussi des prêtres et des
fidèles venus d’Inde des Archevêchés
majeurs d’Ernakulam-Angamaly des
Siro-malabars et de Trivandrum des
Siro-malankars, et des autres Églises
orientales et latine d’Asie et d’Europe
de l’Est, ainsi que de nombreux
fidèles venus d’Éthiopie et
d’Érythrée. Ensemble, ils témoignent
de l’unité de la foi dans la diversité
de leurs traditions. Je veux aussi
confier cette conviction à tous les
prêtres, religieux et religieuses, et



fidèles laïcs moyen-orientaux,
persuadé qu’elle animera le
ministère ou l’apostolat de chacun
dans son Église respective, selon le
charisme qui lui a été accordé par
l’Esprit, pour l’édification de tous.

3. Au regard de la foi chrétienne, « la
communion est la vie même de Dieu
qui se communique dans l’Esprit
Saint, par Jésus-Christ ». [1] Elle est
un don de Dieu qui interpelle notre
liberté et attend notre réponse. C’est
justement en raison de son origine
divine que la communion a une
portée universelle. Si elle interpelle
de façon impérative les chrétiens, en
raison de leur foi apostolique
commune, elle n’en demeure pas
moins ouverte à nos frères juifs et
musulmans, et à toutes les
personnes, qui elles aussi, sous des
formes diverses, sont ordonnées au
Peuple de Dieu. L’Église catholique
au Moyen-Orient sait qu’elle ne
pourra pas manifester pleinement

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref1


cette communion aux plans
œcuménique et interreligieux si elle
ne la ravive pas avant tout en elle-
même et au sein de chacune de ses
Églises, parmi tous ses membres :
patriarches, évêques, prêtres,
religieux, consacrés et laïcs.
L’approfondissement de la vie de foi
individuelle et le renouveau spirituel
interne à l’Église catholique
permettront la plénitude de la vie de
grâce et la theosis (la divinisation de
l’homme). [2] Ainsi crédibilité sera
donnée au témoignage.

4. L’exemple de la première
communauté de Jérusalem peut
servir de modèle pour renouveler
l’actuelle communauté chrétienne
afin d’en faire un espace de
communion pour le témoignage. En
effet, les Actes des Apôtres livrent
une première description, simple et
saisissante, de cette communauté qui
est née le jour de la Pentecôte : une
multitude de croyants ayant un seul

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref2


cœur et une seule âme. Il existe, dès
l’origine, un lien fondamental entre
la foi en Jésus et la communion
ecclésiale indiqué par les deux
expressions interchangeables : un
seul cœur et une seule âme. La
communion n’est donc point le
résultat d’une construction humaine.
Elle est générée avant tout par la
force de l’Esprit-Saint qui crée en
nous la foi opérant par la charité(cf. 
Ga 5,6).

Selon les Actes, l’unitédes croyants se
reconnaît au fait qu’« ils étaient
assidus à l’enseignement des Apôtres
et à la communion fraternelle, à la
fraction du pain et aux prières » (2,
42). L’unité des croyants se nourrit
donc de l’enseignement des Apôtres
(l’annonce de la Parole de Dieu)
auquel ils répondent par une foi
unanime, de la communion
fraternelle (le service de la charité),
de la fraction du pain (l’Eucharistie
et l’ensemble des sacrements), et de



la prière personnelle et
communautaire. C’est sur ces quatre
piliers que la communion et le
témoignage se fondent au sein de la
première communauté des croyants.
Puisse l’Église, présente de manière
ininterrompue au Moyen-Orient
depuis les temps apostoliques jusqu’à
nos jours, trouver dans l’exemple de
cette communauté, les ressources
nécessaires pour maintenir vifs en
elle la mémoire et le dynamisme
apostolique des origines !

6. Les participants de l’Assemblée
synodale ont expérimenté l’unité au
sein de l’Église catholique, dans la
grande diversité des contextes
géographiques, religieux, culturels et
sociopolitiques. La foi commune se
vit et se déploie admirablement bien
dans la diversité de ses expressions
théologique, spirituelle, liturgique et
canonique. Comme mes
prédécesseurs sur le Siège de Pierre,
je renouvelle ici ma volonté de «



conserver religieusement et [de]
promouvoir les rites des Églises
orientales qui sont patrimoine de
l’Église du Christ tout entière, dans
lequel resplendit la tradition qui
vient des Apôtres par les Pères et qui
affirme dans la variété la divine
unité de la foi catholique », [3] et
j’assure mes frères latins de mon
affection attentive à leurs besoins et
nécessités selon le commandement
de la charité qui préside tout, et selon
les normes du droit.

PREMIÈRE PARTIE

« Nous rendons grâces à Dieu à tout
moment pour vous tous, en faisant
mention de vous sans cesse dans nos
prières. »

( 1 Th 1, 2)

7. Par cette action de grâce de saint
Paul, je désire saluer les chrétiens
qui vivent au Moyen-Orient les
assurant de ma prière fervente et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref3


continue. L’Église catholique, et avec
elle l’ensemble de la communauté
chrétienne, ne les oublie pas et
reconnaît avec gratitude leur noble
et antique contribution à l’édification
du Corps du Christ. Elle les remercie
pour leur fidélité et les assure de son
affection.

Le contexte

8. C’est avec émotion que je me
souviens de mes voyages au Moyen-
Orient. Terre choisie de manière
particulière par Dieu, elle fut
arpentée par les Patriarches et les
Prophètes. Elle servit d’écrin de
l’Incarnation du Messie, elle vit se
dresser la croix du Sauveur, et elle
fut témoin de la Résurrection du
Rédempteur et de l’effusion de
l’Esprit-Saint. Parcourue par les
Apôtres, des saints et plusieurs Pères
de l’Église, elle fut le creuset des
premières formulations
dogmatiques. Pourtant, cette terre



bénie et les peuples qui y habitent,
expérimentent de manière
dramatique les convulsions
humaines. Que de morts, que de vies
saccagées par l’aveuglement humain,
que de peurs et d’humiliations ! Il
semblerait qu’il n’y ait pas de frein
au crime de Caïn (cf. Gn 4, 6-10 ; 1 Jn
3, 8-15) parmi les fils d’Adam et d’Ève
créés à l’image de Dieu (cf. Gn 1, 27).
Le péché adamique consolidé par la
faute de Caïn ne cesse de produire
épines et chardons (cf. 3, 18)
aujourd’hui encore. Qu’il est triste de
voir cette terre bénie souffrir dans
ses enfants qui s’entredéchirent avec
acharnement, et meurent ! Les
chrétiens savent que seul Jésus, étant
passé par les tribulations et la mort
pour ressusciter, peut apporter le
salut et la paix à tous les habitants de
cette région du monde (cf. Ac 2,
23-24. 32-33). C’est lui seul, le Christ,
le Fils de Dieu, que nous
proclamons ! Repentons-nous donc et
convertissons-nous « afin que les



péchés soient effacés et qu’ainsi le
Seigneur fasse venir le temps du
répit » ( Ac 3, 19-20a).

9. Selon les Saintes Écritures, la paix
n’est pas seulement un pacte ou un
traité qui favorise une vie tranquille,
et sa définition ne peut être réduite à
une simple absence de guerre. La
paix signifie selon son étymologie
hébraïque : être complet, être intact,
achever une chose pour rétablir
l’intégrité. Elle est l’état de l’homme
qui vit en harmonie avec Dieu, avec
lui-même, avec son prochain et avec
la nature. Avant d’être extérieure, la
paix est intérieure. Elle est
bénédiction. Elle est le souhait d’une
réalité. La paix est tellement
désirable qu’elle est devenue une
salutation au Moyen-Orient (cf. Jn 20,
19 ; 1 P 5, 14). La paix est justice (cf. 
Is 32, 17) et saint Jacques dans sa
Lettre ajoute : « Un fruit de justice est
semé dans la paix pour ceux qui
produisent la paix » (3, 18 ; cf. Is 32,



17). Le combat prophétique et la
réflexion sapientielle étaient une
lutte et une exigence en vue de la
paix eschatologique. C’est vers cette
paix authentique en Dieu que le
Christ nous conduit. Il en est la seule
porte ( Jn 10, 9). C’est cette porte
unique que les chrétiens désirent
franchir.

10. C’est en commençant par se
convertir soi-même à Dieu, par vivre
le pardon dans son entourage proche
et communautaire, que l’homme de
bien pourra répondre à l’invitation
du Christ à devenir « fils de Dieu
» (cf. Mt 5, 9). Seul l’humble goûtera
les délices d’une paix insondable (cf. 
Ps 37, 11; Pr 3, 2). En inaugurant
pour nous l’être en communion avec
Dieu, Jésus crée la véritable
fraternité, non la fraternité défigurée
par le péché. [4] « C’est lui, le Christ,
qui est notre paix : des deux … il a
fait un seul peuple … il a fait tomber
ce qui les séparait, le mur de la haine

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref4


… » ( Ep 2, 14). Le chrétien sait que la
politique terrestre de la paix ne sera
efficace que si la justice en Dieu et
entre les hommes en est la base
authentique, et si cette même justice
lutte contre le péché qui est à
l’origine de la division. C’est
pourquoi l’Église désire surmonter
toute distinction de race, de sexe et
de niveau social (cf. Ga 3, 28 ; Col 3,
11) sachant que tous ne font qu’un
dans le Christ qui est tout en tous.
C’est pourquoi aussi l’Église soutient
et encourage tout effort en vue de la
paix dans le monde et au Moyen-
Orient en particulier. De diverses
manières, elle ne ménage pas ses
efforts pour aider les hommes à
vivre en paix et elle favorise aussi
l’arsenal juridique international qui
la consolide. Les positions du Saint-
Siège sur les différents conflits qui
meurtrissent dramatiquement la
région, et celle sur le Statut de
Jérusalem et des Lieux saints sont
largement connues. [5] Cependant,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn5


l’Église n’oublie pas qu’avant tout, la
paix est un fruit de l’Esprit (cf. Ga 5,
22) qu’il ne faut cesser de demander
à Dieu (cf. Mt 7, 7-8).

La vie chrétienne et œcuménique

11. C’est dans ce contexte
contraignant, instable et
actuellement enclin à la violence,
que Dieu a permis l’épanouissement
de son Église. Elle y vit dans une
multiformité remarquable. Avec
l’Église catholique, sont présentes au
Moyen-Orient de très nombreuses et
vénérables Églises auxquelles se sont
ajoutées des communautés
ecclésiales d’origine plus récente.
Cette mosaïque requiert un effort
important et constant pour favoriser
l’unité, dans le respect des richesses
propres, afin de raffermir la
crédibilité de l’annonce de l’Évangile
et le témoignage chrétien. [6] L’unité
est un don de Dieu qui naît de l’Esprit
et qu’il faut faire croître avec une

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn6


patiente persévérance (cf. 1 P 3, 8-9).
Nous savons qu’il est tentant, lorsque
des divisions nous opposent, de ne
faire appel qu’au seul critère humain
oubliant les sages conseils de saint
Paul (cf. 1 Co 6, 7-8). Il exhorte : «
Appliquez-vous à conserver l’unité
de l’Esprit par ce lien qu’est la paix
» ( Ep 4, 3). La foi est le centre et le
fruit du véritable œcuménisme. [7]
C’est elle qu’il faut commencer par
approfondir. L’unité surgit de la
prière persévérante et de la
conversion qui fait vivre chacun
selon la vérité et dans la charité (cf. 
Ep 4, 15-16). Le Concile Vatican II a
encouragé cet ‘œcuménisme
spirituel’ qui est l’âme du véritable
œcuménisme. [8] La situation du
Moyen-Orient est elle-même un appel
pressant à la sainteté de vie. Les
martyrologes attestent que des saints
et des martyrs de toute appartenance
ecclésiale, ont été – et certains le sont
aujourd’hui – des témoins vivants de
cette unité sans frontière dans le

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn8


Christ glorieux, avant-goût de notre
‘être réunis’ comme peuple
finalement réconcilié en Lui. [9] C’est
pourquoi à l’intérieur même de
l’Église catholique, il faut consolider
la communion qui donne un
témoignage de l’amour du Christ.

12. Sur la base des indications du 
Directoire œcuménique, [10] les
fidèles catholiques peuvent
promouvoir l’œcuménisme spirituel
dans les paroisses, les monastères et
les couvents, dans les instituts
scolaires et universitaires, et dans les
séminaires. Les pasteurs auront soin
d’habituer les fidèles à être des
témoins de la communion dans tous
les domaines de leur vie. Cette
communion n’est certes pas une
confusion. Le témoignage
authentique demande la
reconnaissance et le respect de
l’autre, une disposition au dialogue
en vérité, la patience comme une
dimension de l’amour, la simplicité

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn10


et l’humilité de celui qui se reconnaît
pécheur devant Dieu et le prochain,
la capacité de pardon, de
réconciliation et de purification de la
mémoire, à un niveau personnel et
communautaire.

13. J’encourage le travail des
théologiens qui inlassablement
œuvrent pour l’unité, tout comme je
salue les activités des Commissions
œcuméniques locales qui existent à
différents niveaux, et l’activité de
communautés diverses qui prient et
agissent en faveur de l’unité tant
désirée, en promouvant l’amitié et la
fraternité. Dans la fidélité aux
origines de l’Église et à ses traditions
vivantes, il est important également
de se prononcer d’une seule voix sur
les grandes questions morales à
propos de la vérité humaine, de la
famille, de la sexualité, de la
bioéthique, de la liberté, de la justice
et de la paix.



14. Par ailleurs, il existe déjà un 
œcuménisme diaconal dans le
domaine caritatif et éducatif entre
les chrétiens des différentes Églises,
et ceux des Communautés
ecclésiales. Et le Conseil des Églises
du Moyen-Orient, qui regroupe les
Églises des diverses traditions
chrétiennes présentes dans la région,
offre un bel espace à un dialogue qui
pourra se dérouler dans l’amour et le
respect réciproque.

15. Le Concile Vatican II indique que
pour être efficace, le cheminement
œcuménique doit se faire « par la
prière d’abord, par l’exemple de vie,
par une religieuse fidélité aux
anciennes traditions orientales, par
une meilleure connaissance
mutuelle, par la collaboration et
l’estime fraternelle des choses et des
hommes ». [11] Il conviendrait
surtout que tous reviennent encore
davantage vers le Christ lui-même.
Jésus unit ceux qui croient en Lui et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn11


qui l’aiment en leur donnant l’Esprit
de son Père ainsi que Marie, sa mère
(cf. Jn 14, 26 ; 16, 7; 19, 27). Ce double
don, de niveau différent, peut aider
puissamment et il mérite une
attention plus grande de la part de
tous.

16. L’amour commun pour le Christ «
qui n’a commis aucune faute et en
qui il n’y a aucune fourberie » (cf. 1 P
2, 22) et « les liens étroits » [12] entre
les Églises d’Orient qui ne sont pas en
pleine communion avec l’Église
catholique, pressent au dialogue et à
l’unité. Dans divers cas, les
catholiques sont liés aux Églises
d’Orient qui ne sont pas en pleine
communion par des origines
religieuses communes. Pour une
pastorale œcuménique renouvelée,
en vue d’un témoignage commun, il
est utile de bien comprendre
l’ouverture conciliaire vers une
certaine communicatio in sacris pour
les sacrements de la pénitence, de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn12


l’eucharistie et de l’onction des
malades, [13] qui n’est pas seulement
possible, mais qui peut être
recommandable dans certaines
circonstances favorables, selon des
normes précises et avec
l’approbation des autorités
ecclésiastiques. [14] Les mariages
entre fidèles catholiques et
orthodoxes sont nombreux et ils
demandent une attention
œcuménique particulière. [15]
J’encourage les Évêques et les
Éparques à appliquer, dans la
mesure du possible, et là où ils
existent, les accords pastoraux pour
promouvoir peu à peu une pastorale
œcuménique d’ensemble.

17. L’unité œcuménique n’est pas
l’uniformisation des traditions et des
célébrations. Avec l’aide de Dieu, je
suis certain que, pour commencer,
des accords pourront être trouvés
pour une traduction commune de la
Prière du Seigneur, le Notre Père,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn13
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn15


dans les langues vernaculaires de la
région, là où cela est nécessaire. [16]
En priant ensemble avec les mêmes
paroles, les chrétiens reconnaîtront
leur enracinement commun dans
l’unique foi apostolique, sur laquelle
se fonde la recherche de la pleine
communion. Par ailleurs,
l’approfondissement commun de
l’étude des Pères orientaux et latins
comme celui des traditions
spirituelles respectives, pourrait y
aider puissamment dans
l’application correcte des normes
canoniques qui régulent cette
matière.

18. J’invite les catholiques du Moyen-
Orient à cultiver les relations avec les
fidèles des diverses Communautés
ecclésiales présentes dans la région.
Différentes initiatives conjointes sont
possibles. Une lecture ensemble de la
Bible ainsi que sa diffusion
pourraient, par exemple, ouvrir ce
cheminement. Des collaborations

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn16


particulièrement fécondes dans le
domaine des activités caritatives et
de la promotion des valeurs de la vie
humaine, de la justice et de la paix
pourraient, par ailleurs, se
développer ou s’approfondir. Tout
cela contribuera à une meilleure
connaissance réciproque et à la
création d’un climat d’estime, qui
sont les conditions indispensables
pour promouvoir la fraternité.

Le dialogue interreligieux

19. La nature et la vocation
universelle de l’Église exigent qu’elle
soit en dialogue avec les membres
des autres religions. Ce dialogue est
fondé au Moyen-Orient sur les liens
spirituels et historiques qui unissent
les chrétiens aux juifs et aux
musulmans. Ce dialogue, qui n’est
pas d’abord dicté par des
considérations pragmatiques d’ordre
politique ou social, repose avant tout
sur des fondements théologiques qui



interpellent la foi. Ils proviennent
des Saintes Écritures et sont
clairement définis dans la
Constitution dogmatique sur l’Église, 
Lumen gentium , et dans la
Déclaration sur les relations de
l’Église avec les religions non
chrétiennes, Nostra aetate . [17] Juifs,
chrétiens et musulmans, croient en
Dieu Un, créateur de tous les
hommes. Puissent les juifs, les
chrétiens et les musulmans
redécouvrir l’un des désirs divins,
celui de l’unité et de l’harmonie de la
famille humaine. Puissent les juifs,
les chrétiens et les musulmans
découvrir dans l’autre croyant un
frère à respecter et à aimer pour
donner en premier lieu sur leurs
terres le beau témoignage de la
sérénité et de la convivialité entre fils
d’Abraham. Au lieu d’être
instrumentalisée dans des conflits
répétés et injustifiables pour un
croyant authentique, la
reconnaissance d’un Dieu unique

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn17


peut – si elle est vécue avec un cœur
pur – contribuer puissamment à la
paix de la région et à la cohabitation
respectueuse de ses habitants.

20. Nombreux et profonds sont les
liens entre les chrétiens et les juifs.
Ils s’ancrent dans un précieux
patrimoine spirituel commun. Il y a
certes la foi en un Dieu unique,
créateur, qui se révèle et se lie à
l’homme pour toujours, et qui par
amour veut la rédemption. Il y a
aussi la Bible qui est en grande partie
commune aux juifs et aux chrétiens.
Elle est ‘Parole de Dieu’ pour les uns
et les autres. La fréquentation
commune de l’Écriture Sainte nous
rapproche. Par ailleurs, Jésus, un fils
du Peuple choisi, est né, a vécu et est
mort juif (cf. Rm 9, 4-5). Marie, sa
mère, nous invite, elle aussi, à
redécouvrir les racines juives du
christianisme. Ces liens étroits sont
un bien unique dont tous les
chrétiens sont fiers et redevables au



Peuple élu. Si la judaïté du Nazaréen
permet aux chrétiens de goûter avec
bonheur au monde de la Promesse et
les introduit de manière résolue dans
la foi du Peuple choisi en les unissant
à lui, la personne et l’identité
profonde de ce même Jésus séparent,
car les chrétiens reconnaissent en lui
le Messie, le Fils de Dieu.

21. Il est bon que les chrétiens
prennent davantage conscience de la
profondeur du mystère de
l’Incarnation pour aimer Dieu de
tout leur cœur, de toute leur âme et
de tout leur pouvoir (cf. Dt 6, 5). Le
Christ, le Fils de Dieu, s’est fait chair
dans un peuple, dans une tradition
de foi et dans une culture dont la
connaissance ne peut qu’enrichir la
compréhension de la foi chrétienne.
Les chrétiens ont enrichi cette
connaissance par l’apport spécifique
donné par le Christ lui-même à
travers sa mort et sa résurrection (cf.
Lc 24, 26). Mais, ils doivent toujours



être conscients et reconnaissants de
leurs racines. Car pour que la greffe
sur l’antique arbre puisse prendre
(cf. Rm 11, 17-18), elle a besoin de la
sève qui vient des racines.

22. Les relations entre les deux
communautés croyantes ont été
marquées par l’histoire et par les
passions humaines. Les
incompréhensions et les méfiances
réciproques ont été innombrables et
répétées. Les persécutions
insidieuses ou violentes du passé
sont inexcusables et hautement
condamnables ! Et pourtant, malgré
ces tristes situations, les apports
réciproques au cours des siècles ont
été si féconds qu’ils ont contribué à
la naissance et à l’épanouissement
d’une civilisation et d’une culture
appelées communément judéo-
chrétiennes. Comme si ces deux
mondes se disant différents



ou contraires pour diverses raisons,
avaient décidé de s’unir pour offrir à
l’humanité un noble alliage. Ce lien
qui unit tout en les séparant juifs et
chrétiens, doit les ouvrir à une
responsabilité nouvelle les uns pour
les autres, les uns avec les autres. 
[18] Car, les deux peuples ont reçu la
même Bénédiction, et des promesses
d’éternité qui permettent d’avancer
avec confiance vers la fraternité.

23. L’Église catholique, fidèle à
l’enseignement du Concile Vatican II,
regarde les musulmans avec estime,
eux qui rendent un culte à Dieu,
surtout par la prière, l’aumône et le
jeûne, qui vénèrent Jésus comme
prophète sans reconnaître toutefois
sa divinité, et qui honorent Marie, sa
mère virginale. Nous savons que la
rencontre de l’islam et du
christianisme a souvent pris la forme
de la controverse doctrinale.
Malheureusement, ces différences
doctrinales ont servi de prétexte aux

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn18


uns et aux autres pour justifier, au
nom de la religion, des pratiques
d’intolérance, de discrimination, de
marginalisation et même de
persécution. [19]

24. Malgré ce constat, les chrétiens
partagent avec les musulmans la
même vie quotidienne au Moyen-
Orient où leur présence n’est ni
nouvelle ni accidentelle, mais
historique. Faisant partie intégrante
du Moyen-Orient, ils ont élaboré au
long des siècles un type de relation
avec leur entourage qui peut servir
d’enseignement. Ils se sont laissés
interpeller par la religiosité des
musulmans, et ils ont continué, selon
leurs moyens et dans la mesure du
possible, à vivre et à promouvoir les
valeurs de l’Évangile dans la culture
ambiante. Il en résulte une symbiose
particulière. C’est pourquoi, il est
juste de reconnaître l’apport juif,
chrétien et musulman dans la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn19


formation d’une culture riche propre
au Moyen-Orient. [20]

25. Les catholiques du Moyen-Orient
dont la majorité sont des citoyens
natifs de leur pays, ont le devoir et le
droit de participer pleinement à la
vie nationale en œuvrant à
l’édification de leur patrie. Ils
doivent jouir d’une pleine
citoyenneté et ne pas être traités en
citoyens ou en croyants mineurs.
Comme par le passé où, pionniers de
la renaissance arabe, ils ont été
partie intégrante de la vie culturelle,
économique et scientifique des
diverses civilisations de la région, ils
désirent aujourd’hui, encore et
toujours, partager avec les
musulmans leurs expériences en
apportant leur contribution
spécifique.C’est à cause de Jésus que
le chrétien est sensible à la dignité de
la personne humaine et à la liberté
religieuse qui en découle. C’est par
amour pour Dieu et pour l’humanité,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn20


glorifiant ainsi la double nature du
Christ et par goût de la vie éternelle,
que les chrétiens ont construit des
écoles, des hôpitaux et des
institutions de toutes sortes où tous
sont reçus sans discrimination
aucune (cf. Mt 25, 31ss.). C’est pour
ces raisons que les chrétiens portent
une attention particulière aux droits
fondamentaux de la personne
humaine. Affirmer pour autant que
ces droits ne sont que des droits
chrétiens de l’homme, n’est pas juste.
Ils sont simplement des droits exigés
par la dignité de toute personne
humaine et de tout citoyen quels que
soient ses origines, ses convictions
religieuses et ses choix politiques.

26. La liberté religieuse est le
sommet de toutes les libertés. Elle est
un droit sacré et inaliénable. Elle
comprend à la fois, au niveau
individuel et collectif, la liberté de
suivre sa conscience en matière
religieuse, et la liberté de culte. Elle



inclut la liberté de choisir la religion
que l’on juge être vraie et de
manifester publiquement sa propre
croyance. [21] Il doit être possible de
professer et de manifester librement
sa religion et ses symboles, sans
mettre en danger sa vie et sa liberté
personnelle. La liberté religieuse
s’enracine dans la dignité de la
personne ; elle garantit la liberté
morale et favorise le respect mutuel.
Les juifs qui ont longtemps subi des
hostilités souvent meurtrières, ne
peuvent pas oublier les bienfaits de
la liberté religieuse. Pour leur part,
les musulmans partagent avec les
chrétiens la conviction qu’aucune
contrainte en matière religieuse, et
encore moins par la force, n’est
permise. Cette contrainte qui peut
prendre des formes multiples et
insidieuses aux plans personnel et
social, culturel, administratif et
politique, est contraire à la volonté
de Dieu. Elle est une source
d’instrumentalisation politico-

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn21


religieuse, de discrimination et de
violence qui peut conduire à la mort.
Dieu veut la vie, non la mort. Il
interdit le meurtre, même celui du
meurtrier (cf. Gn 4, 15-16 ; 9, 5-6 ; Ex
20, 13).

27. La tolérance religieuse existe
dans de nombreux pays, mais elle
n’engage pas beaucoup car elle
demeure limitée dans son champ
d’action. Il est nécessaire de passer
de la tolérance à la liberté religieuse.
Ce pas n’est pas une porte ouverte au
relativisme, comme l’affirment
certains. Ce pas à franchir n’est pas
une fissure ouverte dans la croyance,
mais une reconsidération du rapport
anthropologiqueà la religion et à
Dieu. Il n’est pas une atteinte portée
aux vérités fondatrices de la
croyance, car, en dépit des
divergences humaines et religieuses
un rayon de vérité illumine tous les
hommes. [22] Nous savons bien que
la vérité hors de Dieu n’existe pas

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn22


comme un en soi . Elle serait alors
une idole. La vérité ne peut se
développer que dans l’altérité qui
ouvre à Dieu qui veut faire connaître
sa propre altérité à travers et dans
mes frères humains. Ainsi, il ne
convient pas d’affirmer de manière
excluante : ‘ je possède la vérité ’. La
vérité n’est possédée par personne,
mais elle est toujours un don qui
nous appelle à un cheminement
d’assimilation toujours plus profonde
à la vérité. La vérité ne peut être
connue et vécue que dans la liberté,
c’est pourquoi, nous ne pouvons pas
imposer la vérité à l’autre ; la vérité
se dévoile seulement dans la
rencontre d’amour.

28. Le monde entier fixe son
attention sur le Moyen-Orient qui
cherche sa voie. Puisse cette Région
montrer que le vivre ensemble n’est
pas une utopie et que la méfiance et
le préjudice ne sont pas une fatalité.
Les religions peuvent se mettre



ensemble au service du bien
commun et contribuer à
l’épanouissement de chaque
personne et à la construction de la
société. Les chrétiens moyen-
orientaux vivent depuis des siècles le
dialogue islamo-chrétien. Pour eux, il
s’agit du dialogue de et dans la vie
quotidienne. Ils en connaissent les
richesses et les limites. Ils vivent
aussi le dialogue judéo-chrétien plus
récent. Depuis longtemps existe
également un dialogue bilatéral ou
trilatéral d’intellectuels ou de
théologiens juifs, chrétiens et
musulmans. C’est là un laboratoire
de rencontres et de recherches
diverses qu’il faut promouvoir. Y
contribuent efficacement tous les
Instituts ou Centres catholiques
divers – de philosophie, de théologie
et d’autres encore –, qui sont nés au
Moyen-Orient, il y a longtemps, et qui
y travaillent dans des conditions
parfois difficiles. Je les salue
cordialement et les encourage à



continuer leur œuvre de paix,
sachant qu’il faut soutenir tout ce qui
combat l’ignorance en favorisant la
connaissance. L’union heureuse du
dialogue de la vie quotidienne et de
celui des intellectuels ou des
théologiens contribuera
certainement peu à peu, avec l’aide
de Dieu, à améliorer la convivialité
judéo-chrétienne, judéo-islamique, et
islamo-chrétienne. C’est le souhait
que je formule, et l’intention pour
laquelle je prie.

Deux nouvelles réalités

29. Comme le reste du monde, le
Moyen-Orient connaît deux réalités
opposées : la laïcité avec ses formes
parfois extrêmes, et le
fondamentalisme violent qui
revendique une origine religieuse.
C’est avec grande suspicion que
certains responsables politiques et
religieux moyen-orientaux, toutes
communautés confondues,



considèrent la laïcité comme athée
ou immorale. Il est vrai que la laïcité
peut affirmer parfois de manière
réductrice que la religion relève
exclusivement de la sphère privée
comme si elle n’était qu’un culte
individuel et domestique situé hors
de la vie, de l’éthique, de l’altérité.
Dans sa forme extrême et
idéologique, cette laïcité devenue
sécularisme, nie au citoyen
l’expression publique de sa religion
et prétend que l’État seul peut
légiférer sur sa forme publique. Ces
théories sont anciennes. Elles ne sont
plus seulement occidentales et elles
ne peuvent pas être confondues avec
le christianisme. La saine laïcité, en
revanche, signifie libérer la croyance
du poids de la politique et enrichir la
politique par les apports de la
croyance, en maintenant la
nécessaire distance, la claire
distinction et l’indispensable
collaboration entre les deux. Aucune
société ne peut se développer



sainement sans affirmer le respect
réciproque entre politique et religion
en évitant la tentation constante du
mélange ou de l’opposition. Le
rapport approprié se fonde, avant
toute chose, sur la nature de
l’homme – sur une saine
anthropologie donc – et sur le respect
total de ses droits inaliénables. La
prise de conscience de ce rapport
approprié permet de comprendre
qu’il existe une sorte d’unité-
distinction qui doit caractériser le
rapport entre le spirituel (religieux)
et le temporel (politique), puisque
tous deux sont appelés, même dans
la nécessaire distinction, à coopérer
harmonieusement pour le bien
commun. Une telle laïcité saine
garantit à la politique d’opérer sans
instrumentaliser la religion, et à la
religion de vivre librement sans
s’alourdir du politique dicté par
l’intérêt, et quelquefois peu
conforme, voire même contraire, à la
croyance. C’est pourquoi la saine



laïcité (unité-distinction) est
nécessaire, et même indispensable
aux deux. Le défi constitué par la
relation entre le politique et le
religieux peut être relevé avec
patience et courage par une
formation humaine et religieuse
adéquate. Il faut rappeler
continuellement la place de Dieu
dans la vie personnelle, familiale et
civile, et la juste place de l’homme
dans le dessein de Dieu. Et surtout à
cette fin, il faut prier davantage.

30. Les incertitudes économico-
politiques, l’habileté manipulatrice
de certains et une compréhension
déficiente de la religion, entre autres,
font le lit du fondamentalisme
religieux. Celui-ci afflige toutes les
communautés religieuses, et refuse le
vivre-ensemble séculaire. Il veut
prendre le pouvoir, parfois avec
violence, sur la conscience de chacun
et sur la religion pour des raisons
politiques. Je lance un appel pressant



à tous les responsables religieux
juifs, chrétiens et musulmans de la
région, afin qu’ils cherchent par leur
exemple et leur enseignement à tout
mettre en œuvre afin d’éradiquer
cette menace qui touche
indistinctement et mortellement, les
croyants de toutes les religions. «
Utiliser les paroles révélées, les
Écritures Saintes ou le nom de Dieu,
pour justifier nos intérêts, nos
politiques si facilement
accommodantes, ou nos violences,
est une faute très grave ». [23] Les
migrants

31. La réalité moyen-orientale est
riche par sa diversité, mais elle est
trop souvent contraignante et même
violente. Elle concerne l’ensemble
des habitants de la région et tous les
aspects de leur vie. Placés dans une
position souvent délicate, les
chrétiens ressentent de manière
particulière, et parfois avec lassitude
et peu d’espérance, les conséquences

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn23


négatives de ces conflits et de ces
incertitudes. Ils se sentent souvent
humiliés. Par expérience, ils savent
aussi qu’ils sont des victimes
désignées lorsqu’il y a des troubles.
Après avoir participé activement
pendant des siècles à la construction
des nations respectives et contribué à
la formation de leur identité et à leur
prospérité, les chrétiens sont
nombreux à choisir des cieux plus
propices, des lieux de paix où eux et
leurs familles pourront vivre
dignement et en sécurité, et des
espaces de liberté où leur foi pourra
s’exprimer sans être soumis à des
contraintes diverses. [24] Ce choix est
déchirant. Il affecte gravement les
individus, les familles et les Églises. Il
ampute les nations et contribue à
l’appauvrissement humain, culturel
et religieux moyen-oriental. Un
Moyen-Orient sans ou avec peu de
chrétiens n’est plus le Moyen-Orient,
car les chrétiens participent avec les
autres croyants à l’identité si

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn24


particulière de la région. Les uns
sont responsables des autres devant
Dieu. Il importe donc que les
dirigeants politiques et les
responsables religieux comprennent
cette réalité et évitent une politique
ou une stratégie communautariste
qui tendrait vers un Moyen-Orient
monochrome qui ne reflètera en rien
sa riche réalité humaine et
historique.

32. Les pasteurs des Églises
orientales catholiques sui iuris
constatent, avec préoccupation et
douleur, que le nombre de leurs
fidèles se réduit sur les territoires
traditionnellement patriarcaux et,
depuis quelque temps, ils se voient
obligés de développer une pastorale
de l’émigration. [25] Je suis certain
qu’ils font leur possible pour
exhorter leurs fidèles à l’espérance, à
rester dans leur pays et à ne pas
vendre leurs biens. [26] Je les
encourage à continuer à entourer

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn25
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn26


d’affection leurs prêtres et leurs
fidèles de la diaspora en les invitant
à rester en contact étroit avec leurs
familles et leurs Églises, et surtout à
garder avec fidélité leur foi en Dieu
grâce à leur identité religieuse
construite sur des traditions
spirituelles vénérables. [27] C’est en
conservant cette appartenance à
Dieu et à leurs Églises respectives, et
en cultivant un amour profond pour
leurs frères et sœurs latins, qu’ils
apporteront à l’ensemble de l’Église
catholique un grand bénéfice. Par
ailleurs, j’exhorte les pasteurs des
circonscriptions ecclésiastiques qui
accueillent les catholiques orientaux
à les recevoir avec charité et estime
comme des frères, à favoriser les
liens de communion entre les
émigrés et leurs Églises de
provenance, à donner la possibilité
de célébrer selon les propres
traditions et à exercer des activités
pastorales et paroissiales, là où cela
est possible. [28]

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn27
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn28


33. L’Église latine présente au Moyen-
Orient tout en souffrant de
l’hémorragie de nombreux de ses
fidèles, expérimente une autre
situation et se trouve confrontée à
relever de nombreux et nouveaux
défis pastoraux. Ses pasteurs doivent
gérer l’arrivée massive et la présence
dans les pays à économie forte de la
région, de travailleurs de toute sorte
venant d’Afrique, d’Extrême-Orient
et du sous-continent indien. Ces
populations constituées d’hommes et
de femmes souvent seuls ou de
familles entières, sont confrontées à
une double précarité. Ils sont
étrangers dans le pays où ils
travaillent, et ils expérimentent trop
souvent des situations de
discrimination et d’injustice.
L’étranger est l’objet de l’attention de
Dieu et il mérite donc le respect. Son
accueil sera pris en compte au
Jugement dernier (cf. Mt 25, 35 et 43).
[29]

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn29


34. Corvéables à merci sans pouvoir
se défendre, ayant des contrats de
travail plus ou moins limités ou
légaux, ces personnes sont parfois
victimes d’infractions des lois locales
et des conventions internationales.
Par ailleurs, elles subissent de fortes
pressions et de graves limitations
religieuses. La tâche de leurs
pasteurs est nécessaire et délicate.
J’encourage tous les fidèles
catholiques et tous les prêtres quelle
que soit leur Église d’appartenance, à
la communion sincère et à la
collaboration pastorale avec l’Évêque
du lieu, et celui-ci à une
compréhension paternelle envers les
fidèles orientaux. C’est en
collaborant ensemble et surtout en
parlant d’une seule voix, que, dans
cette situation particulière, tous
pourront vivre et célébrer leur foi en
s’enrichissant par la diversité des
traditions spirituelles tout en
demeurant en contact avec les
communautés chrétiennes d’origine.



J’invite aussi les gouvernants des
pays qui reçoivent ces populations
nouvelles à respecter et à défendre
leurs droits, à leur permettre la libre
expression de leur foi en favorisant
la liberté religieuse et l’édification de
lieux de culte. La liberté religieuse «
pourrait faire l’objet d’un dialogue
entre les chrétiens et les musulmans,
un dialogue dont l’urgence et l’utilité
ont été réaffirmées par les Pères
synodaux ». [30]

35. Alors que par nécessité, lassitude
ou désespoir des catholiques natifs
du Moyen-Orient se décident au
choix dramatique de laisser la terre
de leurs aïeux, leur famille et leur
communauté croyante, d’autres, au
contraire pleins d’espérance, font le
choix de rester dans leur pays et
dans leur communauté. Je les
encourage à consolider cette belle
fidélité et à demeurer fermes dans la
foi. D’autres catholiques enfin,
faisant un choix tout aussi déchirant

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn30


que les chrétiens moyen-orientaux
qui émigrent, et fuyant des précarités
dans l’espoir de construire un avenir
meilleur, choisissent les pays de la
région pour y travailler et y vivre.

36. En tant que Pasteur de l’Église
universelle, je m’adresse ici à
l’ensemble des fidèles catholiques de
la région, les natifs et les nouveaux
arrivés, dont la proportion s’est
rapprochée ces dernières années, car
pour Dieu, il n’y a qu’un seul peuple,
et pour les croyants, qu’une seule
foi ! Cherchez à vivre
respectueusement unis et en
communion fraternelle les uns avec
les autres dans l’amour et l’estime
réciproques pour témoigner de
manière crédible de votre foi dans la
mort et la résurrection du Christ !
Dieu écoutera votre prière, bénira
votre comportement et vous donnera
son Esprit pour affronter le poids du
jour. Car, « là où est l’Esprit du
Seigneur, là est la liberté » ( 2 Co 3,



17). Saint Pierre écrivait à des fidèles
expérimentant des situations
similaires, des paroles que je
reprends volontiers pour vous les
adresser en exhortation : « Et qui
vous ferait du mal, si vous devenez
zélés pour le bien ? […] N’ayez d’eux
aucune crainte et ne soyez pas
troublés. Au contraire, sanctifiez
dans vos cœurs le Seigneur Christ,
toujours prêts à la défense contre
quiconque vous demande raison de
l’espérance qui est en vous » ( 1 P 3,
13. 14b-15).

DEUXIÈME PARTIE

« La multitude de ceux qui étaient
devenus croyants avait un seul cœur
et une seule âme . » ( Ac 4, 32)

37. La visibilité de la communauté
chrétienne naissante est décrite par
des qualités immatérielles exprimant
la koinonia ecclésiale : un seul cœur
et une seule âme , traduisant ainsi le
sens profond du témoignage. Il est le



reflet d’une intériorité personnelle et
communautaire. Se laissant pétrir de
l’intérieur par la grâce divine, toute
Église particulière peut retrouver la
beauté de la première communauté
des croyants cimentée par une foi
animée par la charité, qui caractérise
les disciples du Christ aux yeux des
hommes (cf. Jn 13, 35). La koinonia
donne consistance et cohérence au
témoignage et exige une conversion
permanente. Celle-ci perfectionne la
communion et consolide à son tour le
témoignage. « Sans communion, il ne
peut pas y avoir de témoignage : le
grand témoignage est précisément la
vie de communion ». [31] La
communion est un don à accueillir
pleinement par tous et une réalité à
construire sans relâche. En ce sens,
j’invite tous les membres des Églises
présentes au Moyen-Orient, chacun
selon sa vocation propre, à raviver la
communion, avec humilité et dans la
prière, afin que se réalise l’unité

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn31


pour laquelle Jésus a prié (cf. Jn 17,
21).

38. Le concept d’Église ‘catholique’
contemple la communion entre
l’universel et le particulier. Il y a là
un rapport de ‘mutuelle intériorité’
entre Église universelle et Églises
particulières, qui identifie et
concrétise la catholicité de l’Église.
La présence ‘du tout dans la partie’
met la partie en tension vers
l’universalité, tension qui se
manifeste – en un sens – dans le
souffle missionnaire de chacune des
Églises, et – dans un autre sens –
dans l’appréciation sincère de la
bonté des ‘autres parties’, qui
comprend l’action en syntonie et en
synergie avec elles. L’Église
universelle est une réalité préalable
aux Églises particulières, qui naissent
dans et par l’Église universelle. [32]
Cette vérité reflète fidèlement la
doctrine catholique et
particulièrement celle du Concile

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn32
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm


Vatican II . [33] Elle introduit à la
compréhension de la dimension
‘hiérarchique’ de la communion
ecclésiale et permet à la diversité
riche et légitime des Églises
particulières de s’articuler toujours
dans l’unité, lieu dans lequel les dons
particuliers deviennent une
authentique richesse pour
l’universalité de l’Église. Une prise de
conscience renouvelée et vécue de
ces points fondamentaux de
l’ecclésiologie permettra de
redécouvrir la spécificité et la
richesse de l’identité ‘catholique’ en
terre d’Orient.

Les Patriarches

39. « Pères et Chefs » d’Églises sui
iuris , les Patriarches sont les signes
visibles référentiels et les gardiens
vigilants de la communion. Par leur
identité et leur mission propres, ce
sont des hommes de communion, des
veilleurs sur le troupeau selon Dieu

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn33


(cf. 1 P 5, 1-4), des serviteurs de
l’unité ecclésiale. Ils exercent un
ministère qui opère par le moyen de
la charité vécue réellement à tous les
niveaux : entre les Patriarches eux-
mêmes, entre chaque Patriarche et
les évêques, les prêtres, les
personnes consacrées et les fidèles
laïcs sous sa juridiction.

40. Les Patriarches dont l’union
indéfectible avec l’Évêque de Rome
est enracinée dans l’ ecclesiastica
communio qu’ils ont demandée au
Souverain Pontife et reçue au
lendemain de leur élection
canonique, rendent tangibles par ce
lien particulier l’universalité et
l’unité de l’Église. [34] Leur
sollicitude va à tout disciple de Jésus
Christ vivant sur le territoire
patriarcal. En signe de communion
pour le témoignage, ils sauront
renforcer l’union et la solidarité au
sein du Conseil des Patriarches
catholiques d’Orient et des différents

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn34


synodes patriarcaux, en privilégiant
toujours la concertation sur des
questions de grande importance
pour l’Église en vue d’une action
collégiale et unitaire. Pour la
crédibilité de son témoignage, le
Patriarche cherchera la justice, la
piété, la foi, la charité, la constance et
la douceur (cf. 1 Tm 6, 11), ayant à
cœur un style de vie sobre à l’image
du Christ qui s’est dépouillé pour
nous enrichir de sa pauvreté (cf. 2 Co
8, 9). Il veillera aussi à promouvoir
entre les circonscriptions
ecclésiastiques une réelle solidarité
dans une saine gestion du personnel
et des biens ecclésiastiques. C’est ce
qui relève de son devoir. [35] À
l’imitation de Jésus parcourant toutes
les villes et les villages dans
l’accomplissement de sa mission (cf. 
Mt 9, 35), le Patriarche effectuera
avec zèle la visite pastorale dans ses
circonscriptions ecclésiastiques. [36]
Il le fera non seulement pour exercer
son droit et son devoir de vigilance

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn35
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn36


mais aussi pour témoigner
concrètement de sa charité
fraternelle et paternelle envers les
Évêques, les prêtres et les fidèles
laïcs, surtout envers les personnes
qui sont pauvres, malades et
marginalisées, ainsi qu’envers celles
qui souffrent spirituellement.

Les Évêques

41. En vertu de son ordination,
l’Évêque est établi à la fois membre
du Collège épiscopal et pasteur d’une
communauté locale à travers son
ministère d’enseignement, de
sanctification et de gouvernement.
Avec les Patriarches, les Évêques sont
les signes visibles de l’unité dans la
diversité de l’Église comprise comme
Corps, dont le Christ est la Tête (cf. Ep
4, 12-15). Ils sont les premiers à être
choisis gratuitement et à être
envoyés parmi toutes les nations
pour faire des disciples, pour leur
apprendre à observer tout ce que le



Ressuscité leur a prescrit (cf. Mt 28,
19-20). [37] Il est alors vital qu’ils
écoutent et conservent dans leur
cœur la Parole de Dieu. Ils ont à
l’annoncer avec courage, et à
défendre avec fermeté l’intégrité et
l’unité de la foi, dans les situations
difficiles, qui malheureusement ne
manquent pas au Moyen-Orient.

42. Pour promouvoir la vie de
communion et de diakonia , il est
important que les Évêques
travaillent toujours à leur
renouvellement personnel. Cette
vigilance du cœur passe « d’abord
par leur vie de prière, d’abnégation,
de sacrifice et d’écoute ; puis par leur
vie exemplaire d’apôtres et de
pasteurs, faite de simplicité, de
pauvreté et d’humilité ; enfin par
leur souci constant de défendre la
vérité, la justice, les mœurs et la
cause des faibles ». [38] En outre, le
renouveau tant désiré des
communautés passe par le soin

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn37
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn38


paternel qu’ils auront pour tous les
baptisés et particulièrement pour
leurs collaborateurs immédiats, les
prêtres. [39]

43. La communion au sein de chaque
Église locale est le fondement
premier de la communion inter-
ecclésiale, qui se nourrit toujours de
la Parole de Dieu et des sacrements,
ainsi que d’autres formes de prières.
J’invite alors les Évêques à montrer
leur sollicitude à l’égard de tous les
fidèles chrétiens présents dans leur
juridiction sans acception de
condition, de nationalité et de
provenance ecclésiale. Qu’ils
paissent le troupeau de Dieu qui leur
est confié, en veillant sur lui, « non
pas en faisant les seigneurs à l’égard
de ceux qui [leur] sont échus en
partage, mais en devenant les
modèles du troupeau » ( 1 P 5, 3).
Puissent-ils prêter une attention
particulière à ceux qui ont une
pratique religieuse inconstante et à

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn39


ceux qui l’ont abandonnée pour
diverses raisons. [40] Ils auront aussi
à cœur d’être la présence aimante du
Christ auprès des personnes qui ne
professent pas la foi chrétienne.
Ainsi, ils pourront promouvoir
l’unité entre les chrétiens eux-mêmes
et la solidarité entre tous les hommes
créés à l’image de Dieu (cf. Gn 1, 27),
car tout vient du Père et c’est vers lui
qui nous allons (cf. 1 Co 8, 6).

44. Il revient aux Évêques d’assurer
une gestion saine, honnête et
transparente des biens temporels de
l’Église, en conformité avec le Code
des Canons des Églises orientales ou
le Code de Droit canonique de l’Église
latine. Les Pères synodaux ont estimé
nécessaire que soit fait un audit
sérieux des finances et des biens
dans le souci d’éviter la confusion
entre les biens personnels et ceux de
l’Église. [41] L’apôtre Paul dit que le
serviteur de Dieu est un intendant
des mystères de Dieu. « Or, ce qu’en

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn40
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn41


fin de compte on demande à des
intendants, c’est que chacun soit
fidèle. » ( 1 Co 4, 2). L’intendant gère
des biens qui ne sont pas à lui, et qui,
selon l’apôtre, sont destinés à un
usage supérieur, celui des mystères
de Dieu (cf. Mt 19, 28-30 ; 1 P 4, 10).
Cette gestion fidèle et désintéressée
voulue par les moines fondateurs –
véritables colonnes de nombreuses
Églises orientales – doit servir
prioritairement à l’évangélisation et
à la charité. Les Évêques veilleront à
assurer aux prêtres, leurs premiers
collaborateurs, une juste subsistance
afin qu’ils ne se perdent pas dans la
recherche du temporel, et puissent se
consacrer dignement aux choses de
Dieu et à leur mission pastorale. Par
ailleurs, qui aide un pauvre, gagne le
ciel ! Saint Jacques insiste sur le
respect dû au pauvre, sur sa
grandeur et sur sa vraie place dans la
communauté (cf. 1, 9-11 ; 2, 1-9). C’est
pourquoi il est nécessaire que la
gestion des biens devienne un lieu



d’annonce efficace du message
libérateur de Jésus : « L’Esprit du
Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a
consacré par l’onction, pour porter la
bonne nouvelle aux pauvres. Il m’a
envoyé annoncer aux captifs la
délivrance et aux aveugles le retour à
la vue, renvoyer en liberté les
opprimés, proclamer une année de
grâce du Seigneur » ( Lc 4, 18-19).
L’intendant fidèle est celui qui a
compris que seul le Seigneur est la
perle fine (cf. Mt 13, 45-46), et que lui
seul est le vrai trésor (cf. Mt 6, 19-21 ;
13, 44). Puissent les Évêques le
manifester de manière exemplaire
aux prêtres, aux séminaristes et aux
fidèles ! Par ailleurs, l’aliénation des
biens d’Église doit répondre
strictement aux normes canoniques
et aux dispositions pontificales en
vigueur.

Les prêtres, les diacres et les
séminaristes



45. L’ordination sacerdotale
configure le prêtre au Christ et le
rend proche collaborateur du
Patriarche et de l’Évêque, dont il
devient participant au triple munus.
[42] Il est par ce fait même un
serviteur de la communion ; et
l’accomplissement de cette tâche
requiert son lien constant avec le
Christ et son zèle dans la charité et
les œuvres de miséricorde envers
tous. Il pourra ainsi rayonner la
sainteté à laquelle tous les baptisés
sont appelés. Il éduquera le Peuple
de Dieu à construire la civilisation de
l’amour évangélique et de l’unité.
Pour cela, il renouvellera et fortifiera
la vie des fidèles par la transmission
sage de la Parole de Dieu, de la
Tradition et de la Doctrine de l’Église,
et par les sacrements. [43] Les
traditions orientales ont eu
l’intuition de la direction spirituelle.
Puissent les prêtres, les diacres et les
consacrés la pratiquer eux-mêmes et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn42
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn43


ouvrir par elle aux fidèles les
chemins d’éternité.

46. En outre, le témoignage de
communion exige une formation
théologique et une spiritualité solide,
qui requièrent une régénération
intellectuelle et spirituelle
permanente. Il convient aux Évêques
de fournir aux prêtres et aux diacres
les moyens nécessaires pour leur
permettre d’approfondir leur vie de
foi pour le bien des fidèles afin qu’ils
puissent leur donner « la nourriture
en son temps » ( Ps 145 [144], 15). Par
ailleurs, les fidèles attendent d’eux
l’exemple d’une conduite sans
reproches (cf. Ph 2, 14-16).

47. Je vous invite chers prêtres à
redécouvrir chaque jour le sens
ontologique de l’ordre sacré qui
pousse à vivre le sacerdoce comme
une source de sanctification pour les
baptisés, et pour la promotion de
tout homme. « Paissez le troupeau de



Dieu qui vous est confié (…) non pour
un gain sordide, mais avec l’élan du
cœur » ( 1 P 5, 2).Ayez aussi en estime
la vie en équipe – là où elle est
possible –, malgré les difficultés qui
lui sont inhérentes (cf. 1 P 4, 8-10),
car elle vous aide à apprendre et à
mieux vivre la communion
sacerdotale et pastorale au niveau
local et universel. Chers diacres, en
communion avec votre Évêque et les
prêtres, servez le Peuple de Dieu
selon votre ministère propre dans les
charges spécifiques qui vous seront
confiées.

48. Le célibat sacerdotal est un don
inestimable de Dieu à son Église,
qu’il convient d’accueillir avec
reconnaissance, aussi bien en Orient
qu’en Occident, car il représente un
signe prophétique toujours actuel.
Rappelons, en outre, le ministère des
prêtres mariés qui sont une
composante ancienne des traditions
orientales. Je voudrais adresser aussi



mes encouragements à ces prêtres
qui, avec leurs familles, sont appelés
à la sainteté dans le fidèle exercice
de leur ministère et dans leurs
conditions de vie parfois difficiles. À
tous, je redis que la beauté de votre
vie sacerdotale [44] suscitera sans
doute de nouvelles vocations qu’il
vous incombera de cultiver.

49. La vocation du jeune Samuel (cf.
1 Sa 3, 1-19) enseigne que les
humains ont besoin de guides avisés
pour les aider à discerner la volonté
du Seigneur et à répondre
généreusement à son appel. En ce
sens, l’éclosion des vocations doit
être favorisée par une pastorale
propre. Elle doit être soutenue par la
prière en famille, en paroisse, au sein
des mouvements ecclésiaux et dans
les structures éducatives. Les
personnes qui répondent à l’appel du
Seigneur ont besoin de grandir dans
des lieux de formation spécifiques et
d’être accompagnées par des

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn44


formateurs idoines et exemplaires.
Ceux-ci les éduqueront à la prière, à
la communion, au témoignage et à la
conscience missionnaire. Des
programmes appropriés aborderont
les aspects de la vie humaine,
spirituelle, intellectuelle et pastorale
et géreront avec sagesse la diversité
des milieux, des origines, des
appartenances culturelles et
ecclésiales. [45]

50. Chers séminaristes, de même que
privé d’eau, le jonc ne peut croître
(cf. Jb 8, 11), de même vous ne
pourrez pas être de véritables
artisans de communion et
d’authentiques témoins de la foi,
sans un enracinement profond en
Jésus Christ, sans une conversion
permanente à sa Parole, sans un
amour pour son Église et sans une
charité désintéressée pour le
prochain. C’est aujourd’hui que vous
êtes appelés à vivre et à
perfectionner la communion en vue

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn45


d’un témoignage courageux sans
ombre. L’affermissement de la foi du
Peuple de Dieu dépendra aussi de la
qualité de votre témoignage. Je vous
invite à vous ouvrir davantage à la
diversité culturelle de vos Églises,
par l’apprentissage par exemple des
langues et des cultures autres que les
vôtres en vue de votre future
mission. Soyez aussi ouverts à la
diversité ecclésiale, œcuménique, et
au dialogue interreligieux. Une étude
attentive de ma Lettre adressée aux
séminaristes, vous sera de grand
profit. [46] La vie consacrée

51. Le monachisme sous ses diverses
formes, est né au Moyen-Orient et il
est à l’origine de certaines des Églises
qui s’y trouvent. [47] Puissent les
moines et les moniales qui
consacrent leur vie à la prière,
sanctifiant les heures du jour et de la
nuit, portant dans leur prières les
soucis et les besoins de l’Église et de
l’humanité, être pour tous le rappel

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn46
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn47


permanent de l’importance de la
prière dans la vie de l’Église et de
chaque fidèle. Que les monastères
soient également des lieux où les
fidèles puissent se laisser guider
dans l’initiation à la prière !

52. La vie consacrée, contemplative
et apostolique, est un
approfondissement de la
consécration baptismale. Les
religieux et les religieuses cherchent
en effet à suivre plus radicalement le
Christ à travers la profession des
conseils évangéliques : l’obéissance,
la chasteté et la pauvreté. [48] Le don
d’eux-mêmes sans réserve au
Seigneur et leur amour désintéressé
pour tout homme, témoignent de
Dieu et sont des signes réels de son
amour pour le monde. Vécue comme
un don précieux de l’Esprit Saint, la
vie consacrée est un soutien
irremplaçable pour la vie et la
pastorale de l’Église. [49] En ce sens,
les communautés religieuses seront

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn48
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn49


des signes prophétiques de
communion dans leurs Églises et
dans le monde entier, si elles sont
fondées réellement sur la Parole de
Dieu , la communion fraternelle et le 
témoignage de la diaconie (cf. Ac 2,
42). Dans la vie cénobitique, la
communauté ou le monastère a pour
vocation d’être l’espace privilégié de
l’union avec Dieu et de la
communion avec le prochain. C’est le
lieu où la personne consacrée
apprend à repartir toujours du Christ
[50] pour être fidèle à sa mission
dans la prière et le recueillement, et
pour être pour tous les fidèles un
signe de la vie éternelle déjà
commencée ici-bas (cf. 1 P 4, 7).

53. Je vous invite, vous tous qui êtes
appelés à la sequela Christi dans la
vie religieuse au Moyen-Orient, à
vous laisser séduire toujours par la
Parole de Dieu, à l’instar du Prophète
Jérémie et à la garder en votre cœur 
comme un feu dévorant (cf. Jr 20, 7-9).

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn50


Elle est la raison d’être, le fondement
et la référence ultime et objective de
votre consécration. La Parole de Dieu
est vérité. En lui obéissant, vous
sanctifiez vos âmes pour vous aimer
sincèrement comme des frères et des
sœurs (cf. 1 P 1, 22). Quel que soit le
statut canonique de votre
congrégation religieuse, montrez-
vous disponibles pour collaborer,
dans un esprit de communion, avec
l’évêque à l’activité pastorale et
missionnaire. La vie religieuse est
une adhésion personnelle au Christ,
Tête du Corps (cf. Col 1, 18 ; Ep 4, 15),
et elle reflète le lien indissoluble
entre le Christ et son Église. En ce
sens, soutenez les familles dans leur
vocation chrétienne et encouragez
les paroisses à s’ouvrir aux diverses
vocations sacerdotales et religieuses.
Cela contribue à consolider la vie de
communion pour le témoignage, au
sein de l’Église locale. [51] Ne vous
lassez pas de répondre aux appels
des hommes et des femmes de notre

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn51


temps, en leur indiquant le chemin et
le sens profond de l’existence
humaine.

54. Je désire ajouter une
considération supplémentaire qui va
au-delà des seuls consacrés et qui
s’adresse à l’ensemble des membres
des Églises catholiques orientales.
Elle concerne les conseils
évangéliques qui caractérisent
notamment la vie monastique
sachant que cette même vie
religieuse a été déterminante à
l’origine de nombreuses Églises sui
iuris , et continue à l’être dans leur
vie présente. Il me semble qu’il
conviendrait de méditer longuement
et avec soin sur les conseils
évangéliques : l’obéissance, la
chasteté et la pauvreté, pour
redécouvrir aujourd’hui leur beauté,
la force de leur témoignage et leur
dimension pastorale. Il ne peut y
avoir de régénération interne du
fidèle, de la communauté croyante, et



de l’Église tout entière que s’il y a un
retour déterminé et sans équivoque,
chacun selon sa vocation, vers le 
quaerere Deum (la recherche de
Dieu) qui aide à définir et à vivre en
vérité le rapport à Dieu, au prochain
et à soi-même. Ceci concerne certes
les Églises sui iuris , mais aussi
l’Église latine.

Les laïcs

55. Par le baptême, les fidèles laïcs
sont pleinement membres du Corps
du Christ et sont associés à la mission
de l’Église universelle. [52] Leur
participation à la vie et aux activités
internes de l’Église est la source
spirituelle permanente qui leur
permet d’aller au-delà des confins
des structures ecclésiales. Comme
apôtres dans le monde, ils traduisent
en actions concrètes l’Évangile, la
doctrine et l’enseignement social de
l’Église. [53] En effet, « les chrétiens,
citoyens de plein droit, peuvent et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn52
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn53


doivent apporter leur contribution
avec l’esprit des béatitudes, en
devenant des constructeurs de paix
et des apôtres de la réconciliation au
profit de la sociététout entière ». [54]

56. Puisque le temporel est votre
domaine propre, [55] je vous
encourage, chers fidèles laïcs, à
renforcer les liens de fraternité et de
collaboration avec les personnes de
bonne volonté pour la recherche du
bien commun, la saine gestion des
biens publics, la liberté religieuse, et
le respect de la dignité de chaque
personne. Même quand la mission de
l’Église est rendue difficile dans les
milieux où l’annonce explicite de
l’Évangile rencontre des obstacles ou
n’est pas possible, « ayez au milieu
des nations une belle conduite afin
que (…) la vue de vos bonnes œuvres
les amène à glorifier Dieu, au jour de
sa Visite » ( 1 P 2, 12). Ayez à cœur de
rendre raison de votre foi (cf. 1 P 3,
15) par la cohérence de votre vie et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn54
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn55


de votre agir quotidiens. [56] Pour
que votre témoignage porte
réellement du fruit (cf. Mt 7, 16.20),
je vous exhorte à surmonter les
divisions et toute interprétation
subjectiviste de la vie chrétienne.
Veillez à ne pas séparer celle-ci –
avec ses valeurs et ses exigences – de
la vie en famille ou dans la société,
dans le travail, dans la politique et
dans la culture, parce que tous les
divers domaines de la vie du laïc
rentrent dans le dessein de Dieu. [57]
Je vous invite à avoir de l’audace à
cause du Christ, sûrs que ni la
tribulation, ni l’angoisse, ni la
persécution ne peuvent vous séparer
de Lui (cf. Rm 8, 35).

57. Au Moyen-Orient, les laïcs sont
habitués à vivre des relations
fraternelles et assidues avec les
fidèles catholiques des diverses
Églises patriarcales ou latine, et à
fréquenter leurs lieux de culte
surtout s’il n’y a aucune autre

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn56
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn57


possibilité. À cette admirable réalité
qui démontre une communion
authentiquement vécue, s’ajoute le
fait que les diverses juridictions
ecclésiales sont superposées de
manière féconde sur un même
territoire. Sur ce point particulier,
l’Église au Moyen-Orient est
exemplaire pour les autres Églises
locales du reste du monde. Le
Moyen-Orient est ainsi, en quelque
sorte, un laboratoire qui actualise
déjà l’avenir de la situation
ecclésiale. Cette exemplarité qui
demande à être perfectionnée et
continuellement purifiée, concerne
également l’expérience acquise
localement dans le domaine
œcuménique.

La famille

58. Institution divine fondée sur le
mariage tel qu’il a été voulu par le
Créateur lui-même (cf. Gn 2, 18-24 ; 
Mt 19, 5), la famille est exposée



aujourd’hui à plusieurs périls. La
famille chrétienne en particulier est
plus que jamais confrontée à la
question de son identité profonde. En
effet, les propriétés essentielles du
mariage sacramentel – unité et
indissolubilité (cf. Mt 19, 6) – et le
modèle chrétien de la famille, de la
sexualité et de l’amour sont de nos
jours sinon contestés du moins
incompris par certains fidèles. La
tentation existe de s’approprier des
modèles contraires à l’Évangile
véhiculés par une certaine culture
contemporaine répandue partout
dans le monde. L’amour conjugal est
inséré dans l’Alliance définitive entre
Dieu et son Peuple, pleinement
scellée dans le sacrifice de la croix.
Son caractère de don mutuel de soi à
l’autre jusqu’au martyre, est
manifeste dans certaines des Églises
d’Orient, où chacun des fiancés reçoit
l’autre pour « couronne » durant la
cérémonie du mariage, appelée à
juste titre « office du couronnement



». L’amour conjugal n’est pas l’œuvre
d’un moment, mais le projet patient
de toute une vie. Appelée à vivre
quotidiennement l’amour christique,
la famille chrétienne est un
instrument privilégié de la présence
et de la mission de l’Église dans le
monde. En ce sens, elle a besoin
d’être accompagnée pastoralement 
[58] et soutenue dans ses problèmes
et ses difficultés, surtout là où les
repères sociaux, familiaux et
religieux tendent à s’affaiblir ou à se
perdre. [59]

59. Familles chrétiennes au Moyen-
Orient, je vous invite à vous
régénérer toujours par la force de la
Parole de Dieu et des sacrements,
pour être davantage l’ Église
domestique qui éduque à la prière et
à la foi, la pépinière des vocations,
l’école naturelle des vertus et des
valeurs éthiques, la cellule vivante et
première de la société. Contemplez
toujours la Famille de Nazareth [60]

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn58
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn59
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn60


qui a eu la joie d’accueillir la vie et
d’exprimer sa piété en observant la
Loi et les pratiques religieuses de son
temps (cf. Lc 2, 22-24. 41). Regardez
cette Famille qui a vécu aussi
l’épreuve de la perte de Jésus-enfant,
la douleur de la persécution, de
l’émigration et le dur labeur
quotidien (cf. Mt 2, 13ss. ; Lc 2, 41ss.).
Aidez vos enfants à grandir en
sagesse, en taille et en grâce sous le
regard de Dieu et des hommes (cf. Lc
2, 52) ; enseignez-leur à faire
confiance au Père, à imiter le Christ
et à se laisser guider par l’Esprit
Saint.

60. Après ces quelques réflexions sur
la dignité et la vocation communes
de l’homme et de la femme dans le
mariage, ma pensée se tourne avec
une attention particulière vers les
femmes au Moyen-Orient. Le
premier récit de la création montre
l’égalité ontologique entre l’homme
et la femme (cf. Gn 1, 27-29). Cette



égalité est blessée par les
conséquences du péché (cf. Gn 3, 16 ; 
Mt 19, 4). Surmonter cet héritage,
fruit du péché, est un devoir pour
tout être humain, homme ou femme. 
[61] Je voudrais assurer toutes les
femmes que l’Église catholique, se
situant dans la fidélité au dessein
divin, promeut la dignité personnelle
de la femme, et son égalité avec
l’homme, en face des formes les plus
variées de discrimination auxquelles
elle est soumise, du seul fait qu’elle
est femme. [62] De telles pratiques
blessent la vie de communion et de
témoignage. Elles offensent
gravement non seulement la femme
mais aussi et surtout Dieu, le
Créateur. Reconnaissant leur
sensibilité innée pour l’amour et la
protection de la vie humaine, et leur
rendant hommage pour leur apport
spécifique dans l’éducation, la santé,
le travail humanitaire et la vie
apostolique, j’estime que les femmes
doivent s’engager et être impliquées

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn61
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn62


davantage dans la vie publique et
ecclésiale. [63] Elles apporteront
ainsi leur part propre à l’édification
d’une société plus fraternelle et d’une
Église rendue plus belle par la
communion réelle entre les baptisés.

61. Par ailleurs, lors des différends
juridiques qui, malheureusement,
peuvent opposer l’homme et la
femme surtout dans des questions
d’ordre matrimonial, la voix de la
femme doit être écoutée et prise en
considération avec respect à l’égal de
celle de l’homme pour faire cesser
certaines injustices. Dans ce sens, il
faudrait encourager une application
plus saine et plus juste du Droit de
l’Église. La justice de l’Église doit être
exemplaire à tous ses niveaux et
dans tous les domaines qu’elle
touche. Il faut absolument veiller à
ce que les différends juridiques
relatifs aux questions matrimoniales
ne conduisent pas à l’apostasie. Par
ailleurs, les chrétiens des pays de la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn63


région doivent avoir la possibilité
d’appliquer dans le domaine
matrimonial et dans les autres
domaines, leur droit propre sans
restriction.

Les jeunes et les enfants

62. Je salue avec sollicitude
paternelle tous les enfants et les
jeunes de l’Église au Moyen-Orient. Je
pense aux jeunes en quête d’un sens
humain et chrétien durable pour leur
vie, sans oublier ceux pour qui la
jeunesse coïncide avec un
éloignement progressif de l’Église, se
traduisant par l’abandon de la
pratique religieuse.

63. Je vous invite chers jeunes à
cultiver en permanence l’amitié
vraie avec Jésus (cf. Jn 15, 13-15) par
la force de la prière. Plus elle est
solide, plus elle vous servira de phare
et vous protégera des égarements de
la jeunesse (cf. Ps 25, 7). La prière
personnelle deviendra plus forte par



la fréquentation régulière des
sacrements qui permettent une
rencontre authentique avec Dieu et
avec les frères en Église.N’ayez pas
peur ou honte de témoigner de
l’amitié avec Jésus dans la sphère
familiale et publique. Faites-le
toutefois en respectant les autres
croyants, juifs et musulmans, avec
qui vous partagez la croyance en
Dieu, Créateur du ciel et de la terre,
et aussi de grands idéaux humains et
spirituels. N’ayez pas peur ou honte
d’être chrétiens. La relation avec
Jésus vous rendra disponibles pour
collaborer sans réserve avec vos
concitoyens, quelle que soit leur
appartenance religieuse, pour
construire l’avenir de vos pays sur la
dignité humaine, source et
fondement de la liberté, de l’égalité
et de la paix dans la justice. En
aimant le Christ et son Église, vous
pourrez discerner avec sagesse dans
la modernité les valeurs utiles à
votre pleine réalisation et les maux



qui intoxiquent lentement votre vie.
Cherchez à ne pas vous laisser
séduire par le matérialisme et par
certains réseaux sociaux dont
l’usage, sans discernement, pourrait
mutiler la vraie nature des relations
humaines. L’Église au Moyen-Orient
compte beaucoup sur votre prière,
sur votre enthousiasme, sur votre
créativité, sur votre savoir-faire et
sur votre engagement plénier pour
servir le Christ, l’Église, la société et
surtout les autres jeunes de votre
âge. [64] N’hésitez pas à adhérer à
toute initiative qui vous aidera à
renforcer votre foi et à répondre à
l’appel spécifique que le Seigneur
vous adressera. N’hésitez pas non
plus à suivre l’appel du Christ en
choisissant la vie sacerdotale,
religieuse ou missionnaire.

64. Ai-je besoin de vous rappeler,
chers enfants à qui je m’adresse
maintenant, que dans votre
cheminement avec le Seigneur, un

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn64


honneur particulier doit être rendu à
vos parents (cf. Ex 20, 12 ; Dt 5, 16) ?
Ils sont vos éducateurs dans la foi .
Dieu vous a confiés à eux comme un
don inouï pour le monde afin qu’ils
prennent soin de votre santé, de
votre éducation humaine, chrétienne
et de votre formation intellectuelle.
Et pour leur part, les parents, les
éducateurs et les formateurs, les
institutions publiques, ont le devoir
de respecter le droit des enfants à
partir du moment de la conception. 
[65] Quant à vous chers enfants,
apprenez dès maintenant
l’obéissance à Dieu en étant
obéissants à vos parents, comme
Jésus-enfant (cf. Lc 2, 51). Apprenez
aussi à vivre chrétiennement en
famille, à l’école et partout. Le
Seigneur ne vous oublie pas (cf. Is 49,
15). Il marche toujours à vos côtés et
désire que vous marchiez avec Lui
en étant sérieux, courageux et gentils
(cf. Tb 6, 2). En toute circonstance,
bénissez le Seigneur Dieu,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn65


demandez-lui de diriger vos voies, et
de faire aboutir vos sentiers et vos
projets ; rappelez-vous toujours de
ses commandements et ne les laissez
pas s’effacer de votre cœur (cf. Tb 4,
19).

65. Je désire insister à nouveau sur la
formation des enfants et des jeunes
qui revêt une importance
particulière. La famille chrétienne
est le lieu naturel du développement
de la foi des enfants et des jeunes,
leur première école de catéchèse. En
ces temps tourmentés, éduquer un
enfant ou un jeune, est difficile. Cette
tâche irremplaçable est rendue plus
complexe encore à cause des
circonstances sociopolitiques et
religieuses particulières que vit la
région. C’est pourquoi je désire
assurer les parents de mon appui et
de ma prière. Il est important que
l’enfant grandisse dans une famille
unie qui vit sa foi simplement et avec
conviction. Il est important pour



l’enfant et le jeune de voir ses
parents prier. Il est important qu’il
les accompagne à l’église et qu’il voit
et comprenne que ses parents aiment
Dieu et désirent mieux le connaître.
Et il est tout aussi important que
l’enfant et le jeune voit la charité de
ses parents envers celui qui a
authentiquement besoin. Il
comprend ainsi qu’il est bon et beau
d’aimer Dieu, et il aimera être en
Église et il en sera fier car il aura
saisi de l’intérieur et expérimenté
qui est le vrai roc sur lequel il
construira sa vie (cf. Mt 7, 24-27 ; Lc
6, 48). Aux enfants et aux jeunes qui
n’ont pas cette chance, je souhaite de
trouver sur leur chemin
d’authentiques témoins pour les
aider à rencontrer le Christ et à
découvrir la joie de se mettre à sa
suite.

TROISIÈME PARTIE



« Nous proclamons … un Christ
crucifié … puissance de Dieu et
sagesse de Dieu . »

( 1 Co 1, 23-24)

66. Le témoignage chrétien, première
forme de la mission, fait partie de la
vocation originelle de l’Église, qui se
réalise dans la fidélité au mandat
reçu du Seigneur Jésus : « Vous serez
mes témoins à Jérusalem, dans toute
la Judée et la Samarie, et jusqu’aux
extrémités de la terre » ( Ac 1, 8).
Quand elle proclame le Christ
crucifié et ressuscité (cf. Ac 2, 23-24),
l’Église devient de plus en plus ce
qu’elle est déjà par nature et
vocation : sacrement de communion
et de réconciliation avec Dieu et
entre les hommes. [66] Communion
et témoignage au Christ constituent
donc les deux aspects d’une même
réalité, car l’un et l’autre puisent à la
même source, la Trinité sainte, et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn66


reposent sur les mêmes fondements :
la Parole de Dieu et les sacrements.

67. Ceux-ci alimentent et
authentifient les autres actes du culte
divin tout comme les pratiques
dévotionnelles de piété populaire. La
consolidation de la vie spirituelle fait
grandir la charité et porte
naturellement au témoignage. Le
chrétien est avant tout un témoin. Et
le témoignage requiert non
seulement une formation chrétienne
adéquate à l’intelligibilité des vérités
de foi, mais aussi la cohérence d’une
vie conforme à cette même foi afin
de pouvoir répondre aux exigences
de nos contemporains.

La Parole de Dieu, âme et source
de la communion et du témoignage

68. « Ils étaient assidus à
l’enseignement des Apôtres » ( Ac 2,
42). Par cette affirmation, saint Luc
fait de la première communauté le
prototype de l’Église apostolique,



c’est-à-dire fondée sur les Apôtres
choisis par le Christ et sur leur
enseignement. La mission principale
de l’Église, qu’elle tient du Christ lui-
même, est de garder intact le dépôt
de la foi apostolique (cf. 1 Tm 6, 20),
fondement de son unité, en
proclamant cette foi au monde
entier. L’enseignement des Apôtres a
explicité le rapport de l’Église aux
Écritures de la Première Alliance, qui
trouvent leur accomplissement en la
personne de Jésus-Christ (cf. Lc 24,
44-53).

69. La méditation du mystère de
l’Église, comme communion et
témoignage, à la lumière des
Écritures, ce grand Livre de l’Alliance
entre Dieu et son peuple (cf. Ex 24, 7),
conduit à la connaissance de Dieu, «
lumière sur la route » ( Ps 119 [118],
105) « pour ne pas chanceler » ( Ps
121, 3). [67] Puissent les fidèles,
héritiers de cette Alliance, chercher
toujours la vérité dans toute

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn67


l’Écriture qui est inspirée de Dieu (cf.
2 Tm 3, 16-17). Elle n’est pas un objet
de curiosité historique, mais «
l’œuvre de l’Esprit-Saint, par laquelle
nous pouvons entendre la voix
même du Seigneur et connaître sa
présence dans l’histoire », [68] dans
notre histoire humaine.

70. Les écoles exégétiques
d’Alexandrie, d’Antioche, d’Édesse ou
de Nisibe ont contribué puissamment
à l’intelligence et à la formulation
dogmatique du mystère chrétien aux
IVe et Ve siècles. [69] L’Église entière
leur en est reconnaissante. Les
tenants des divers courants
d’interprétation des textes
s’accordaient sur des principes
traditionnels en exégèse,
communément admis par les Églises
d’Orient et d’Occident. Le plus
important est la croyance que Jésus-
Christ incarne l’unité intrinsèque des
deux Testaments et par conséquent
l’unité du dessein salvifique de Dieu

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn68
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn69


dans l’histoire (cf. Mt 5, 17). Les
disciples ne commencent à
comprendre cette unité qu’à partir
de la Résurrection, lorsque Jésus
aura été glorifié (cf. Jn 12, 16). Vient
ensuite la fidélité à une lecture
typologique de la Bible, selon
laquelle certains faits de l’Ancien
Testament sont une préfiguration
(type et figure) des réalités de la
Nouvelle Alliance en Jésus-Christ, clé
de lecture de toute la Bible (cf. 1 Co
15, 22 . 45-47 ; He 8 , 6-7). Les textes
liturgiques et spirituels de l’Église
témoignent de la permanence de ces
deux principes d’interprétation qui
structurent la célébration ecclésiale
de la Parole de Dieu et inspirent le
témoignage chrétien. À ce propos, le
Concile Vatican II a ultérieurement
précisé que pour découvrir le sens
exact des textes sacrés, il faut prêter
attention au contenu et à l’unité de
toute l’Écriture, eu égard à la
Tradition vivante de toute l’Église et
à l’analogie de la foi. [70] Dans la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn70


perspective d’une approche
ecclésiale de la Bible, une lecture,
individuelle et en groupe, de
l’Exhortation apostolique post-
synodale Verbum Domini sera de
grand apport.

71. La présence chrétienne dans les
pays bibliques moyen-orientaux va
bien au-delà d’une appartenance
sociologique ou d’une simple réussite
économique et culturelle. En
retrouvant la sève des origines, à la
suite des premiers disciples choisis
par Jésus pour être ses compagnons
et pour les envoyer prêcher (cf. Mc 3,
14), la présence chrétienne prendra
un nouvel élan. Pour que la Parole de
Dieu soit l’âme et le fondement de la
vie chrétienne, la diffusion de la
Bible dans les familles favorisera la
lecture et la méditation au quotidien
de la Parole de Dieu ( lectio divina ). Il
s’agit de mettre en place de façon
appropriée une véritable pastorale
biblique.



72. Les moyens de communication
modernes peuvent être un
instrument adapté à l’annonce de la
Parole, et favoriser sa lecture et sa
méditation. En expliquant la Bible de
manière simple et accessible, on
contribuera à dissiper bien des
préjugés ou des idées erronées sur la
Bible, qui entraînent des
controverses inutiles et humiliantes. 
[71] À ce propos, il serait judicieux
d’y inclure les distinctions
nécessaires entre inspiration et 
révélation , car l’ambiguïté de ces
deux concepts dans l’esprit de
beaucoup fausse leur intelligence des
textes sacrés, ce qui n’est pas sans
conséquence sur l’avenir du dialogue
interreligieux. Ces moyens peuvent
aussi aider à la diffusion du
magistère de l’Église.

73. Pour que ces objectifs soient
atteints, il convient de soutenir les
moyens de communication déjà
existants ou de favoriser le

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn71


développement de nouvelles
structures appropriées. La formation
d’un personnel spécialisé dans ce
secteur névralgique non seulement
du point de vue technique, mais
aussi doctrinal et éthique est une
urgence toujours plus grande,
notamment en vue de
l’évangélisation.

74. Mais, quelle que soit la place
accordée aux moyens de
communication sociale mis en
œuvre, ils ne sauraient se substituer
à la méditation de la Parole de Dieu,
à son intériorisation et à son
application en vue de répondre aux
questions des fidèles. Naîtront ainsi
en eux une familiarité avec les
Écritures, une quête et un
approfondissement de la spiritualité,
et un engagement à l’apostolat et à la
mission. [72] Selon les conditions
pastorales de chaque pays de la
région, une Année biblique pourrait
éventuellement être proclamée, et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn72


être suivie, si cela est opportun,
d’une Semaine annuelle de la Bible . 
[73] La liturgie et la vie
sacramentaire

75. Tout au long de l’histoire, la
liturgie a été pour les fidèles du
Moyen-Orient un élément essentiel
d’unité spirituelle et de communion.
En effet, la liturgie témoigne de façon
privilégiée de la Tradition des
Apôtres, continuée et développée
dans les traditions particulières des
Églises d’Orient et d’Occident.
Entreprendre un renouvellement des
textes et des célébrations liturgiques,
là où c’est nécessaire, pourrait
permettre aux fidèles de mieux
s’approprier la tradition et la
richesse biblique et patristique,
théologique et spirituelle des
liturgies, dans l’expérience du
Mystère auquel elles introduisent. 
[74] Une telle entreprise doit bien sûr
être menée, autant qu’il est possible,
en collaboration avec les Églises qui

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn73
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn74


ne sont pas en pleine communion,
mais qui sont co-dépositaires des
mêmes traditions liturgiques. Le
renouveau liturgique souhaité doit
être fondé sur la Parole de Dieu, sur
la tradition propre à chaque Église, et
sur les nouvelles données
théologiques et anthropologiques
chrétiennes. Il portera du fruit si les
chrétiens acquièrent la conviction
que la vie sacramentelle les introduit
profondément dans la vie nouvelle
dans le Christ (cf. Rm 6, 1-6 ; 2 Co 5,
17), source de communion et de
témoignage.

76. Un lien vital existe entre la
liturgie, source et sommet de la vie
de l’Église, qui fonde l’unité de
l’épiscopat et de l’Église universelle,
et le ministère de Pierre qui
maintient cette unité. La liturgie
exprime cette réalité, surtout lors de
la célébration eucharistique qui est
faite en union non seulement avec
l’Évêque, mais d’abord avec le Pape,



avec l’ordre épiscopal, avec tout le
clergé et le peuple de Dieu tout
entier.

77. Par le sacrement du Baptême,
conféré au nom de la Trinité sainte,
nous entrons dans la communion du
Père, du Fils et du Saint-Esprit, et
sommes conformés au Christ, en vue
de mener une vie nouvelle (cf. Rm 6,
11-14 ; Col 2, 12), une vie de foi et de
conversion (cf. Mc 16, 15-16 ; Ac 2,
38). Le Baptême nous incorpore aussi
dans le Corps du Christ, l’Église,
germe et anticipation de l’humanité
réconciliée dans le Christ (cf. 2 Co 5,
19). En communion avec Dieu, les
baptisés sont appelés à vivre ici et
maintenant en communion
fraternelle entre eux, tout en
développant une réelle solidarité
avec les autres membres de la
famille humaine, sans discrimination
basée sur la race et la religion, par
exemple. Dans ce contexte, il
convient de veiller à ce que la



préparation sacramentelle des jeunes
et des adultes se fasse avec la plus
grande profondeur et sur une
période qui ne soit pas trop brève.

78. L’Église catholique tient le
Baptême validement conféré comme
« le lien sacramentel d’unité existant
entre ceux qui ont été régénérés par
lui ». [75] Puisse un accord
œcuménique sur la reconnaissance
mutuelle du Baptême voir le jour
sans tarder entre l’Église catholique
et les Églises avec lesquelles elle est
en dialogue théologique, en vue de
restaurer par la suite la pleine
communion dans la foi apostolique !
La crédibilité du message et du
témoignage chrétiens au Moyen-
Orient en dépend partiellement.

79. L’Eucharistie où l’Église célèbre le
grand mystère de la mort et de la
résurrection de Jésus-Christ pour le
salut de la multitude, fonde la
communion ecclésiale et la mène à sa

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn75


plénitude. Saint Paul l’a
admirablement érigé en un principe
ecclésiologique par ces termes : «
Puisqu’il n’y a qu’un seul pain, nous
sommes tous un seul corps ; car nous
participons à cet unique pain » ( 1 Co
10, 17). Souffrant dans sa mission du
drame des divisions et des
séparations, et ne désirant pas que
ses membres se réunissent pour leur
propre condamnation (cf. 1 Co 11,
17-34), l’Église du Christ espère
ardemment que proche soit le jour
où tous les chrétiens pourront enfin
communier ensemble au même pain
dans l’unité d’un seul corps.

80. Dans la célébration de
l’Eucharistie, l’Église fait aussi
l’expérience quotidienne de la
communion de ses membres en vue
du témoignage quotidien dans la
société, qui est une dimension
essentielle de l’espérance chrétienne.
L’Église prend ainsi conscience de
l’unité intrinsèque de l’espérance



eschatologique et de l’engagement
dans le monde quand elle fait
mémoire de toute l’économie du
salut : de l’Incarnation à la Parousie.
Cette notion pourrait être davantage
approfondie à une époque où la
dimension eschatologique de la foi
s’est affaiblie, et où le sens chrétien
de l’histoire, comme marche vers son
achèvement en Dieu, s’estompe au
profit de projets limités au seul
horizon humain. Pèlerins en marche
vers Dieu, à la suite des
innombrables ermites et moines,
chercheurs d’Absolu, les chrétiens
vivant au Moyen-Orient sauront
trouver dans l’Eucharistie la force et
la lumière nécessaires pour
témoigner, souvent à contre-courant
et malgré d’innombrables
contraintes, de l’Évangile. Ils
s’appuieront sur l’intercession des
justes, des saints, des martyrs et des
confesseurs et de tous ceux qui ont
plu au Seigneur comme le chantent
nos liturgies d’Orient et d’Occident.



81. Le sacrement du pardon et de la
réconciliation, dont je souhaite avec
l’ensemble des pères synodaux un
renouveau dans la compréhension et
la pratique parmi les fidèles, est une
invitation à la conversion du cœur. 
[76] En effet, le Christ demande
clairement : « avant de présenter ton
offrande à l’autel […] va d’abord te
réconcilier avec ton frère » ( Mt 5,
23-24). La conversion sacramentelle
est un don qui réclame d’être mieux
accueilli et mis en œuvre. Le
sacrement du pardon et de la
réconciliation remet certes les
péchés, mais il guérit aussi. Une
pratique plus fréquente ne peut que
favoriser la formation de la
conscience et la réconciliation, en
aidant à surmonter les peurs
diverses et à lutter contre la violence.
Car Dieu seul donne la paix
authentique (cf. Jn 14, 27). Dans cette
ligne, j’exhorte les Pasteurs et les
fidèles qui leur sont confiés à
purifier sans cesse la mémoire

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn76


individuelle et collective, en libérant
les esprits des préjugés, à travers
l’acceptation mutuelle et la
collaboration avec des personnes de
bonne volonté. Je les exhorte
également à promouvoir toute
initiative de paix et de réconciliation,
même au milieu des persécutions,
pour devenir de vrais disciples du
Christ, selon l’esprit des Béatitudes
(cf. Mt 5, 3-12). Il convient que la «
bonne conduite » des chrétiens (cf. 1
P 3, 16) devienne par son
exemplarité le levain dans la pâte
humaine (cf. Lc 13, 20-21), car elle se
fonde sur le Christ qui invite à la
perfection (cf. Mt 5, 48 ; Jc 1, 4 ; 1 P 1,
16).

La prière et les pèlerinages

82. L’Assemblée spéciale du Synode
des Évêques pour le Moyen-Orient a
souligné avec vigueur la nécessité de
la prière dans la vie de l’Église afin
que celle-ci se laisse transformer par



son Seigneur, et que chaque fidèle
laisse le Christ vivre en lui (cf. Ga 2,
20). En effet, comme Jésus lui-même
l’a montré en se retirant pour prier
aux moments décisifs de sa vie,
l’efficacité de la mission
évangélisatrice et donc du
témoignage trouve sa source dans la
prière. En s’ouvrant à l’action de
l’Esprit de Dieu, le croyant, par sa
prière personnelle et
communautaire, fait pénétrer dans le
monde la richesse de l’amour et la
lumière de l’espérance qui sont en lui
(cf. Rm 5, 5). Puisse le désir de la
prière grandir chez les Pasteurs du
peuple de Dieu et chez les fidèles afin
que leur contemplation du visage du
Christ inspire toujours plus leur
témoignage et leurs actions ! Jésus a
recommandé à ses disciples de prier
sans cesse et de ne pas se décourager
(cf. Lc 18, 1). Les situations humaines
douloureuses engendrées par
l’égoïsme, l’iniquité ou la volonté de
puissance, peuvent susciter de la



lassitude et du découragement.
Pourtant Jésus recommande la prière
continuelle. Elle est la véritable ‘tente
de la rencontre’ (cf. Ex 40, 34), le lieu
privilégié de la communion avec
Dieu et avec les hommes. N’oublions
pas la signification du nom de
l’Enfant dont la naissance est
annoncée par Isaïe et qui apporte le
salut : Emmanuel, « Dieu avec nous
» (cf. Is 7, 14 ; Mt 1, 23). Jésus est
notre Emmanuel, vrai Dieu avec
nous. Invoquons-le avec ferveur !

83. Terre de la révélation biblique, le
Moyen-Orient est devenu très tôt un
but de pèlerinage privilégié pour
beaucoup de chrétiens venus du
monde entier pour consolider leur
foi et vivre une expérience
profondément spirituelle. Il s’agissait
alors d’une démarche pénitentielle
qui répondait à une authentique soif
de Dieu. Le pèlerinage biblique
actuel doit revenir à cette intuition
initiale. En se situant dans la



pénitence pour la conversion et dans
la recherche de Dieu, mettant ses pas
dans les pas temporels du Christ et
des apôtres, le pèlerinage vers les
lieux saints et apostoliques peut être,
s’il est vécu avec foi et profondeur,
une authentique sequela Christi .
Dans un second temps, il permet
également aux fidèles de s’imprégner
davantage de la richesse visuelle de
l’histoire biblique qui retrace devant
eux les grands moments de
l’économie du salut. Au pèlerinage
biblique, il convient aussi d’associer
le pèlerinage aux sanctuaires des
martyrs et des saints, en qui l’Église
vénère le Christ, source de leur
martyre et de leur sainteté.

84. Certes, l’Église vit dans l’attente
vigilante et confiante de l’avènement
final de l’Époux (cf. Mt 25, 1-13). Elle
rappelle à la suite de son Maître que
la véritable adoration se fait en esprit
et en vérité, et n’est pas limitée à un
lieu saint, quelle que soit son



importance symbolique et religieuse
dans la conscience des croyants (cf. 
Jn 4, 21.23). L’ Église, et en elle
chaque baptisé, ressent néanmoins le
besoin légitime d’un retour aux
sources. Dans les lieux où se sont
déroulés les événements du salut,
chaque pèlerin pourra s’engager sur
un chemin de conversion à son
Seigneur et trouver un nouvel élan.
Je souhaite que les fidèles du Moyen-
Orient puissent se faire eux-mêmes
pèlerins en ces lieux sanctifiés par le
Seigneur lui-même et avoir accès
librement sans restriction aux lieux
saints. Par ailleurs, les pèlerinages
dans ces lieux feront découvrir aux
chrétiens non orientaux la richesse
liturgique et spirituelle des Églises
orientales. Ils contribueront
également à soutenir et à encourager
les communautés chrétiennes à
demeurer fidèlement et vaillamment
sur ces terres bénies.



L’évangélisation et la charité :
mission de l’Église

85. La transmission de la foi
chrétienne est une mission
essentielle pour l’Église. Afin de
mieux répondre aux défis du monde
d’aujourd’hui, j’ai invité l’ensemble
des fidèles de l’Église à une nouvelle
évangélisation. Pour qu’elle porte ses
fruits, elle devra demeurer dans la
fidélité à la foi en Jésus-Christ. «
Malheur à moi si je n’annonçais pas
l’Évangile ! » ( 1 Cor 9, 16) s’exclamait
saint Paul. Dans les situations
mouvantes actuelles, cette nouvelle
évangélisation désire faire prendre
conscience au fidèle que son
témoignage de vie [77] donne force à
sa parole quand il ose parler de Dieu
ouvertement et courageusement afin
d’annoncer la Bonne Nouvelle du
salut. Aussi l’ensemble de l’Église
catholique présente au Moyen-Orient
est-elle invitée, avec l’Église
universelle, à s’engager dans cette

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn77


évangélisation, en tenant compte
avec discernement du contexte
culturel et social actuel, sachant
reconnaître ses attentes et ses
limites. C’est avant tout un appel à se
laisser évangéliser à nouveau par la
rencontre avec le Christ, appel qui
s’adresse à toute communauté
ecclésiale comme à chacun de ses
membres. Car, ainsi que le rappelait
le Pape Paul VI : « Celui qui a été
évangélisé évangélise à son tour.
C’est là le test de vérité, la pierre de
touche de l’évangélisation : il est
impensable qu’un homme ait
accueilli la Parole et se soit donné au
Règne sans devenir quelqu’un qui
témoigne et annonce à son tour ». 
[78]

86. L’approfondissement du sens
théologique et pastoral de cette
évangélisation est une tâche
importante afin de « partager le don
inestimable que Dieu a voulu nous
faire, en nous faisant participer à sa

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn78


vie même ». [79] Une telle réflexion
devra être ouverte aux deux
dimensions œcuménique et
interreligieuse, inhérentes à la
vocation et à la mission propres de
l’Église catholique au Moyen-Orient.

87. Depuis plusieurs années les
mouvements ecclésiaux et les
communautés nouvelles sont
présents au Moyen-Orient. Ils sont un
don de l’Esprit à notre époque. S’il ne
faut pas éteindre l’Esprit (cf. 1 Th 5,
19), il incombe néanmoins à chacun
et à chaque communauté de mettre
son charisme au service du bien
commun (cf. 1 Cor 12, 7). L’Église
catholique au Moyen-Orient se
réjouit du témoignage de foi et de
communion fraternelle de ces
communautés où se rassemblent des
chrétiens de plusieurs Églises, sans
confusion ni prosélytisme.
J’encourage les membres de ces
mouvements et communautés à être
des artisans de communion et des

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn79


témoins de la paix qui vient de Dieu,
en union avec l’Évêque du lieu et
selon ses directives pastorales, en
tenant compte de l’histoire, de la
liturgie, de la spiritualité et de la
culture de l’Église locale. [80] Ils
démontreront ainsi leur attachement
généreux et leur désir de servir
l’Église locale et l’Église universelle.
Enfin, leur bonne intégration
exprimera la communion dans la
diversité et aidera à la nouvelle
évangélisation.

88. Héritière d’un élan apostolique
qui a porté la Bonne Nouvelle dans
des terres lointaines, chacune des
Églises catholiques présentes au
Moyen-Orient est aussi invitée à
renouveler son esprit missionnaire
par la formation et l’envoi d’hommes
et de femmes fiers de leur foi dans le
Christ mort et ressuscité, et capables
d’annoncer avec courage l’Évangile,
tant dans la région que dans des
territoires de la diaspora, ou encore

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn80


en d’autres pays du monde. [81]
L’Année de la Foi qui se situe dans le
contexte de la nouvelle
évangélisation, sera, si elle est vécue
avec une intense conviction, un
excellent stimulant pour promouvoir
une évangélisation interne des
Églises de la région, et pour
consolider le témoignage chrétien.
Faire connaître le Fils de Dieu mort
et ressuscité, seul et unique Sauveur
de tous, est un devoir constitutif de
l’Église et une responsabilité
impérative pour tout baptisé. « Dieu
veut que tous les hommes soient
sauvés et parviennent à la
connaissance de la vérité » ( 1 Tm 2,
4). Face à cette tâche urgente et
exigeante, et dans un contexte
multiculturel et pluri-religieux,
l’Église jouit de l’assistance de l’Esprit
Saint, don du Seigneur ressuscité, qui
continue de soutenir les siens, et du
trésor des grandes traditions
spirituelles qui aident à chercher
Dieu. J’encourage les circonscriptions

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn81


ecclésiastiques, les instituts religieux
et les mouvements à développer un
authentique souffle missionnaire qui
sera pour eux un gage de renouveau
spirituel. Pour cette tâche, l’Église
catholique au Moyen-Orient peut
compter sur l’appui de l’Église
universelle.

89. Depuis longtemps, l’Église
catholique au Moyen-Orient œuvre
grâce à un réseau d’institutions
éducatives, sociales et caritatives.
Elle fait sien l’appel de Jésus : « Dans
la mesure où vous l’avez fait à l’un de
ces petits de mes frères, c’est à moi
que vous l’avez fait » ( Mt 25, 40). Elle
accompagne l’annonce de l’Évangile
d’œuvres de charité, conformément
à la nature même de la charité
chrétienne, en réponse aux
nécessités immédiates de tous, quelle
que soit leur religion,
indépendamment des partis et des
idéologies, dans le seul but de vivre
sur terre l’amour de Dieu pour les



humains. [82] À travers le
témoignage de la charité, l’Église
apporte sa contribution à la vie de la
société et désire contribuer à la paix
dont la région a besoin.

90. Le Christ Jésus s’est fait proche
des plus faibles. Guidée par son
exemple, l’Église œuvre au service de
l’accueil des enfants dans des
maternités et des orphelinats, de
celui des pauvres, des personnes
handicapées, des malades et de toute
personne nécessiteuse afin qu’elle
soit toujours mieux insérée dans la
communauté humaine. L’Église croit
en la dignité inaliénable de chaque
personne humaine et elle adore Dieu,
créateur et père, en servant sa
créature dans le besoin tant matériel
que spirituel. C’est à cause de Jésus,
vrai Dieu et vrai homme, que l’Église
accomplit son ministère de
consolation qui ne cherche qu’à
refléter la charité de Dieu pour
l’humanité. Je voudrais dire ici mon

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn82


admiration et ma reconnaissance
envers toutes les personnes qui
consacrent leur vie à ce noble idéal,
et les assurer de la bénédiction de
Dieu.

91. Les centres d’éducation, les
écoles, les instituts supérieurs et les
universités catholiques du Moyen-
Orient sont nombreux. Les religieux,
les religieuses et les laïcs qui y
œuvrent, réalisent un travail
impressionnant que je salue et
encourage. Étrangères à tout
prosélytisme, ces institutions
éducatives catholiques accueillent
des élèves ou des étudiants d’autres
Églises et d’autres religions. [83]
Étant d’inestimables instruments de
culture pour la formation à la
connaissance des jeunes, elles
démontrent de manière éclatante la
possibilité qu’il y a au Moyen-Orient
de vivre dans le respect et la
collaboration, par une éducation à la
tolérance et par une recherche

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn83


continuelle de qualité humaine. Elles
sont également attentives aux
cultures locales qu’elles désirent
promouvoir en soulignant les
éléments positifs qu’elles
contiennent. Une grande solidarité
entre les parents, les étudiants, les
universités et les éparchies et
diocèses, y compris à l’aide de caisses
de mutuelles, permettra de garantir à
tous l’accès à l’éducation, surtout à
ceux qui sont privés des ressources
nécessaires. L’Église demande aussi
aux divers responsables politiques de
soutenir ces institutions qui, par leur
activité, collaborent réellement et
efficacement au bien commun, à la
construction et à l’avenir des
diverses nations. [84] La catéchèse
et la formation chrétienne

92. Saint Pierre rappelle dans sa
Première Lettre qu’il faut être «
toujours prêts à la défense contre
quiconque vous demande raison de
l’espérance qui est en vous. Mais que

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn84


ce soit avec douceur et respect … » (3,
15b-16a). Les baptisés ont reçu le don
de la foi. Elle inspire toute leur vie et
les porte à en rendre raison avec
délicatesse et respect des personnes,
mais aussi avec franchise et courage
(cf. Ac 4, 29ss). Aussi seront-ils initiés
de manière adéquate à la célébration
des saints Mystères, introduits à la
connaissance de la doctrine révélée
et invités à la cohérence de la vie et
de l’agir quotidien. Cette formation
des fidèles est assurée avant tout par
la catéchèse, autant que possible
dans une fraternelle collaboration
entre les différentes Églises.

93. La liturgie, et en premier lieu la
célébration de l’Eucharistie, est une
école de foi qui conduit au
témoignage. La Parole de Dieu
annoncée de façon adaptée doit
conduire les fidèles à découvrir sa
présence et son efficacité dans leur
vie et dans celle des hommes
d’aujourd’hui. Le Catéchisme de

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


l’Église catholique est une base
nécessaire. Comme je l’ai déjà
indiqué, sa lecture et son
enseignement doivent être
encouragés, tout comme une
initiation concrète à la Doctrine
sociale de l’Église, exprimée
notamment dans le Compendium de
la Doctrine sociale de l’Église , ainsi
que dans les grands documents du
Magistère pontifical. [85] La réalité
de la vie ecclésiale moyen-orientale
et l’entraide dans la diaconie de la
charité permettront à cette
formation d’avoir une dimension
œcuménique, selon la spécificité des
lieux et en accord avec les autorités
ecclésiales respectives.

94. Par ailleurs, l’engagement des
chrétiens dans l’Église et dans les
institutions de la cité sera renforcé
par une solide formation spirituelle.
Il semble nécessaire de faciliter aux
fidèles, surtout à ceux qui vivent
dans les traditions orientales et à

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftn85


cause de l’histoire de leurs Églises,
l’accès aux trésors des Pères de
l’Église et des maîtres spirituels.
J’invite les Synodes et les autres
organismes épiscopaux à réfléchir
sérieusement à la réalisation
progressive de ce souhait et à
l’actualisation nécessaire de
l’enseignement patristique qui
complétera la formation biblique.
Ceci implique qu’en premier lieu les
prêtres, les consacrés et les
séminaristes ou novices puisent dans
ces trésors pour approfondir leur vie
personnelle de foi, afin de pouvoir
ensuite les partager avec sûreté. Les
enseignements des maîtres spirituels
de l’Orient et de l’Occident, et ceux
des saints et saintes aideront celui ou
celle qui cherche vraiment Dieu.

CONCLUSION

95. « Sois sans crainte, petit
troupeau ! » ( Lc 12, 32) C’est avec ces
paroles du Christ, que je désire



encourager tous les pasteurs et les
fidèles chrétiens au Moyen-Orient à
garder courageusement vivante la
flamme de l’amour divin dans
l’Église et dans leurs milieux de vie et
d’activités. C’est ainsi qu’ils
maintiendront intègres l’essence et la
mission de l’Église telles que le Christ
les a voulues. C’est ainsi aussi que les
diversités légitimes et historiques
enrichiront la communion entre les
baptisés, avec le Père et avec son Fils
Jésus-Christ dont le sang purifie de
tout péché (cf. 1 Jn 1, 3.6-7). À l’aube
de la chrétienté, saint Pierre, Apôtre
de Jésus Christ, a écrit sa Première
Lettre à des communautés croyantes
d’Asie mineure en difficultés. Au
début de ce nouveau millénaire, il a
été bon que se réunissent en Synode
autour du successeur de Pierre des
Pasteurs et des fidèles du Moyen-
Orient et d’ailleurs, pour prier et
réfléchir ensemble. L’exigence
apostolique et la complexité du
moment invitent à la prière et au



dynamisme pastoral. L’urgence de
l’heure et l’injustice de tant de
situations dramatiques demandent,
en faisant une relecture de la
Première Lettre de saint Pierre, de
s’unir pour témoigner ensemble du
Christ mort et ressuscité. Cet être-
ensemble, cette communion voulue
par notre Seigneur et Dieu, est
nécessaire plus que jamais. Mettons
de côté tout ce qui semble être cause
d’insatisfaction, même légitime, pour
nous concentrer d’un seul cœur sur
l’unique nécessaire : unir dans le Fils
unique tous les hommes et tout
l’univers (cf. Rm 8, 29 ;

Ep 1, 5.10).

96. Le Christ a confié à Pierre la
mission spécifique de faire paître ses
brebis (cf. Jn 21, 15-17) et c’est sur lui
qu’il a édifié son Église (cf. Mt 16, 18).
Le Successeur de Pierre que je suis,
n’oublie pas les tribulations et les
souffrances des fidèles du Christ et,



surtout, de ceux qui vivent au
Moyen-Orient. Le Pape leur est
particulièrement uni spirituellement.
Voilà pourquoi au nom de Dieu, je
demande aux responsables
politiques et religieux des sociétés
non pas seulement de soulager ces
souffrances, mais d’éliminer les
causes qui les produisent. Je leur
demande de tout mettre en œuvre
pour qu’enfin règne la paix.

97. Le Pape n’oublie pas non plus que
l’Église – la cité sainte, la Jérusalem
céleste – dont le Christ est la pierre
angulaire (cf. 1 P 2, 4. 7) et dont lui-
même a reçu la mission de prendre
soin sur terre, est construite sur des
assises faites de pierreries
différentes, colorées et précieuses (cf.
Ap 21, 14. 19-20). Les vénérables
Églises orientales et l’Église de rite
latin sont ces joyaux resplendissants,
qui s’effacent en adoration devant «
le fleuve de vie, limpide comme le



cristal, qui jaillit du trône de Dieu et
de l’Agneau » ( Ap 22, 1).

98. C’est pour permettre aux hommes
de voir la face de Dieu et son nom
inscrit sur leurs fronts (cf. Ap 22, 4),
que j’invite l’ensemble des fidèles
catholiques à se laisser conduire par
l’Esprit de Dieu pour consolider
davantage entre eux la communion,
et à la vivre dans une fraternité
simple et joyeuse. Je sais que
certaines circonstances peuvent
parfois conduire à incliner vers des
accommodements qui menacent de
rompre la communion humaine et
chrétienne. Elles y arrivent
malheureusement trop souvent, et
cette tiédeur déplaît à Dieu (cf. Ap 3,
15-19). La lumière du Christ (cf. Jn 12,
46) veut rejoindre les recoins de la
terre et de l’homme, même les plus
obscurs (cf. 1 P 2, 9). Pour être un
lampadaire porteur de l’unique
Lumière (cf. Lc 11, 33-36) et pour
pouvoir témoigner partout (cf. Mc 16,



15-18), il importe de choisir le
chemin qui mène à la vie (cf. Mt 7,14)
en laissant derrière soi les œuvres
stériles des ténèbres (cf. Ep 5, 9-14) et
en les rejetant avec détermination
(cf. Rm 13, 12s).

99. Puisse la fraternité des chrétiens
devenir par son témoignage, un
levain dans la pâte humaine (cf. Mt
13, 33) ! Puissent les chrétiens du
Moyen-Orient, catholiques et autres,
donner dans l’unité avec courage ce
témoignage peu facile, mais exaltant
à cause du Christ, pour recevoir la
couronne de vie (cf. Ap 2, 10b) !
L’ensemble de la communauté
chrétienne les encourage et les
soutient. Puisse l’épreuve que vivent
certains de nos frères et sœurs (cf. Ps
66 [65] 10 ; Is 48, 10 ; 1P 1, 7), fortifier
la fidélité et la foi de tous ! « À vous
grâce et paix en abondance … Paix à
vous tous, qui êtes dans le Christ » ( 
1P 1, 2b ; 5, 14b) !



100. Le cœur de Marie, Théotókos et
Mère de l’Église, a été transpercé (cf. 
Lc 2, 34-35) à cause de la
‘contradiction’ que son Divin Fils a
apportée, c’est à dire à cause des
oppositions et de l’hostilité à la
mission de lumière que le Christ a
affrontées et que l’Église, son Corps
mystique, continue de vivre. Marie,
que l’Église entière, aussi bien en
Orient qu’en Occident, vénère avec
tendresse, nous assistera
maternellement. Marie, la toute
Sainte, qui a cheminé parmi nous,
saura une nouvelle fois présenter
nos nécessités à son Divin Fils. Elle
nous offre son Fils. Écoutons-la qui
nous ouvre à l’espérance : « Tout ce
qu’il vous dira, faites-le ! » ( Jn 2, 5).

Donné à Beyrouth, au Liban, le 14
septembre 2012, fête de la Croix
Glorieuse, en la huitième année de
mon Pontificat. [1] Benoît XVI, 
Homélie de la messe d’ouverture de
l’Assemblée spéciale du Synode des

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html


Évêques pour le Moyen-Orient (10
octobre 2010) : AAS 102 (2010), p.
805.

[2] Cf. Proposition 4.

[3] Code des Canons des Églises
Orientales , canon 39 ; cf. Conc.
œcum. Vat. II, Décret sur les Églises
orientales catholiques Orientalium
Ecclesiarum , n. 1 ; Jean-Paul II,
Exhort. Apost. post-synodale Une
espérance nouvelle pour le Liban (10
mai 1997), n. 40 : AAS 89 (1997), pp.
346-347 où est développé le thème de
l’unité entre la Tradition apostolique
commune et les traditions ecclésiales
qui en sont issues en Orient.

[4] Cf. Benoît XVI, Homélie de la
messe de minuit (24 décembre 2010): 
AAS 103 (2011), pp. 17-21.

[5] Cf. Proposition 9.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101224_christmas_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101224_christmas_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref5


[6] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret sur
l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 1.

[7] Cf. Benoît XVI, Discours aux
participants à l’assemblée plénière de
la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi (27 janvier 2012), AAS 104 (2012),
p. 109.

[8] Cf.Conc. œcum. Vat. II, Décret sur
l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 8

[9] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Ut unum
sint (25 mai 1995), nn. 83-84 : AAS 87
(1995), pp. 971-972.

[10] Cf. Conseil pontifical pour la
promotion de l’unité des chrétiens, 
Directoire pour l’application des
principes et des normes de
l’œcuménisme (25 mars 1993) : AAS
85 (1993), pp. 1039-1119.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120127_dottrina-fede_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120127_dottrina-fede_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120127_dottrina-fede_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20120127_dottrina-fede_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html


[11] Décret sur les Églises orientales
catholiques, Orientalium
Ecclesiarum , n. 24.

[12] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret
sur l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 15.

[13] Cf. idem , Décret sur les Églises
orientales catholiques, Orientalium
Ecclesiarum , nn. 26-27.

[14] Cf. idem , Décret sur
l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 15 ; Conseil
pontifical pour la promotion de
l’unité des chrétiens, Directoire pour
l’application des principes et des
normes de l’œcuménisme (25 mars
1993), nn. 122-128 : AAS 85 (1993),
pp. 1086-1088.

[15] Cf. Conseil pontifical pour la
promotion de l’unité des chrétiens, 
Directoire pour l’application des
principes et des normes de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html


l’œcuménisme (25 mars 1993), n. 145 :
AAS 85 (1993), p. 1092.

[16] Cf. Proposition 28,dont certaines
initiatives proposées sont de
compétences pastorales locales et
d’autres qui engagent l’ensemble de
l’Église catholique, seront étudiées en
accord avec le Siège de Pierre.

[17] Cf. Proposition 40.

[18] Cf. Benoît XVI, Discours au
Centre Heichal Shlomo , Jérusalem
(12 mai 2009) : AAS 101 (2009), pp.
522-523 ; Proposition 41.

[19] Cf. Proposition 5.

[20] Cf. Proposition 42.

[21] Cf . Conc. œcum. Vat. II,
Déclaration sur la liberté religieuse 
Dignitatis humanae , nn. 2-8 ; Benoît
XVI, Message pour la célébration de la
Journée mondiale pour la paix 2011 :
AAS 103 (2011), pp. 46-58 ; Discours

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/general-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930325_directory_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2009/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20090512_rabbini_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2009/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20090512_rabbini_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110110_diplomatic-corps_fr.html


aux membres du Corps diplomatique
accrédité près le Saint-Siège (10
janvier 2011) : AAS 103 (2011), pp.
100-107.

[22] Cf. Conc. œcum. Vat. II,
Déclaration sur les relations de
l’Église avec les religions non
chrétiennes, Nostra aetate , n. 2.

[23] Benoît XVI, Discours lors de la
rencontre avec les membres du
Gouvernement, les représentants des
Institutions de la République, le Corps
diplomatique et les représentants des
principales religions (Cotonou, 19
novembre 2011), AAS 103 (2011), p.
820.

[24] Cf . Benoît XVI, Message pour la
journée mondiale des migrants et des
réfugiés 2006 : AAS 97(2005), pp.
981-983 ; idem 2008 : AAS 100 (2008),
pp. 805-808 ; et ibidem 2012 : AAS 103
(2011), pp. 763-766.

[25] Cf. Proposition 11.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110110_diplomatic-corps_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20110110_diplomatic-corps_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20051018_world-migrants-day_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20051018_world-migrants-day_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20051018_world-migrants-day_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref25


[26] Cf. Propositions 6 et 10.

[27] Cf. Proposition 12.

[28] Cf. Proposition 15.

[29] Cf. Proposition 14.

[30] Benoît XVI, Homélie de la messe
de clôture de l’Assemblée spéciale du
Synode des Évêques pour le Moyen-
Orient (24 octobre 2010): AAS 102
(2010), p. 815.

[31] Cf. Benoît XVI, Homélie
d’ouverture de l’Assemblée spéciale du
Synode des Évêques pour le Moyen-
Orient (10 octobre 2010) : AAS 102
(2010), p. 805.

[32] Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Lettre aux Évêques
de l’Église catholique sur certains
aspects de l’Église comprise comme
communion – Communionis notio ,
(28 mai 1992), 9 : AAS 85 (1993), pp.
843-844 : notamment dans le 1er

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101010_sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19920528_communionis-notio_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19920528_communionis-notio_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19920528_communionis-notio_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19920528_communionis-notio_fr.html


paragraphe : « l’Église universelle ne
peut être conçue ni comme la somme
des Églises particulières, ni comme
une fédération d’Églises
particulières. Elle n’est pas le résultat
de leur communion, mais elle est,
dans son mystère essentiel, une
réalité ontologiquement et
chronologiquement préalable à toute
Église particulière singulière. »

[33] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur l’Église Lumen gentium , n.
23.

[34] Cf. Code des Canons des Églises
Orientales , canons 76, §§ 1 et 2, et 92,
§§ 1 et 2.

[35] Cf. idem , canon 97.

[36] Cf. idem , canon 83, § 1.

[37] Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Pastores gregis (16
octobre 2003), n. 26 : AAS 96 (2004),
pp. 859-860.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20031016_pastores-gregis_fr.html


[38] Idem , Exhort. apost. post-
synodale Une espérance nouvelle pour
le Liban (10 mai 1997), n. 60 : AAS 89
(1997), p. 364.

[39] Cf. Proposition 22.

[40] Cf. Code des Canons des Églises
Orientales , canon 192, §1.

[41] Cf. Proposition 7.

[42] Cf. Conc. œcum. Vat.II, Décret
sur le ministère et la vie des prêtres 
Presbyterorum ordinis , nn. 4-6.

[43] Cf. Message final de l’Assemblée
spéciale du Synode des Évêques pour
le Moyen-Orient (22 octobre 2010), n.
4, 3 : L’Osservatore Romano , édition
française , n. 3.159 (09 novembre
2010), p. 23.

[44] Cf. Conc. œcum. Vat.II, Décret
sur le ministère et la vie des prêtres, 
Presbyterorum ordinis , n. 11.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html


[45] Cf. Congrégation pour
l’Éducation catholique, Ratio
fundamentalis Institutionis
sacerdotalis (19 mars 1985), nn. 5-10.

[46] Cf. Lettre aux séminaristes (18
octobre 2010) : AAS 102 (2010), pp.
793-798.

[47] cf. Jean-Paul II, Lett. Apost. 
Orientale Lumen (02 mai 1995) : AAS
87 (1995), p. 745-774

[48] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur l’Église Lumen gentium , n.
44 ; Décret sur la rénovation et
l’adaptation de la vie religieuse 
Perfectae caritatis , n. 5 ; Jean-Paul II,
Exhort. apost. post-synodale Vita
consecrata (25 mars 1996), nn. 14.
30 : AAS 88 (1996), p. 387-388 et
403-404.

[49] Cf. Proposition 26.

[50] Cf. Congrégation pour les
Instituts de Vie Consacrée et les

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2010/documents/hf_ben-xvi_let_20101018_seminaristi_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_02051995_orientale-lumen_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_perfectae-caritatis_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref50


Sociétés de Vie Apostolique, 
Instruction Repartir du Christ. Un
engagement renouvelé de la vie
consacrée au troisième millénaire (19
mai 2002) : Ench. Vat . 21, nn.
372-510 ; L’Osservatore Romano ,
édition française , n. 2.741 (10
septembre 2002), pp. 5-14.

[51] Cf. Congrégation pour les
Religieux et les Instituts Séculiers et
Congrégation pour les Évêques,
Directives de base sur les rapports
entre les évêques et les religieux
dans l’Église Mutuae relationes (14
mai 1978), nn. 52-65: AAS 70 (1978)
pp. 500-505. Sur la place des moines
dans les Églises orientales
catholiques, voir Code des Canons des
Églises Orientales , canons 410-572.

[52] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur l’Église Lumen gentium ,
nn. 30-38 ;Décret sur l’apostolat des
laïcs Apostolicam actuositatem ; Jean-
Paul II, Exhort. apost. post-synodale, 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20020614_ripartire-da-cristo_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20020614_ripartire-da-cristo_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20020614_ripartire-da-cristo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_fr.html


Christifideles laici (30 décembre
1988) : AAS 81 (1989), pp. 393-521.

[53] Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Une espérance nouvelle
pour le Liban (10 mai 1997), nn.
45.103 : AAS 89 (1997), pp 350-352 et
400 ; Proposition 24

[54] Benoît XVI, Homélie de la messe
de clôture de l’Assemblée spéciale du
Synode des Évêques pour le Moyen-
Orient (24 octobre 2010) : AAS 102
(2010), p. 814.

[55] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur l’Église Lumen gentium , n.
31.

[56] Cf. Proposition 30.

[57] Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Christifideles laici (30
décembre 1988), nn. 57-63 : AAS 81
(1989), pp. 506-518.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20101024_chiusura-sinodo-mo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici_fr.html


[58] Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio (22 novembre
1981) : AAS 74 (1982), pp. 81-191;
Saint-Siège, Charte des droits de la
famille (22 octobre 1983), Cité du
Vatican, 1983 ; Jean-Paul II, Lettre aux
familles (2 février 1994) : AAS 86
(1994), pp. 868-925; Conseil pontifical
justice et paix , Compendium de la
doctrine sociale de l’Église , nn.
209-254.

[59] Cf. Proposition 35.

[60] Cf. Benoît XVI, Homélie de la
messe au Mont du Précipice ,
Nazareth (14 mai 2009) : AAS 101
(2009), pp. 478-482.

[61] Cf. Jean-Paul II, Lett. apost. 
Mulieris dignitatem (15 août 1988), n.
10 : AAS 80 (1988), pp. 1676-1677.

[62] Cf. Idem , Exhort. apost. post-
synodale Christifideles laici (30
décembre 1988), n. 49 : AAS 81
(1989), p. 487.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_02021994_families_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_02021994_families_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090514_precipizio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090514_precipizio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_15081988_mulieris-dignitatem_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici_fr.html


[63] Cf. Idem , Exhort. apost. post-
synodale Une espérance nouvelle pour
le Liban (10 mai 1997), n. 50 : AAS 89
(1997), p. 355 ; Message final de
l’Assemblée spéciale du Synode des
Évêques pour le Moyen-Orient (22
octobre 2010), n. 4.4 : L’Osservatore
Romano , édition française, n. 3.159,
(9 novembre 2010), p. 22 ; Proposition
27.

[64] Cf. Proposition 36.

[65] Cf. Proposition 27.

[66] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur l’Église Lumen gentium , n.
1

[67] Cf. Benoît XVI, Exhort. Apost.
post-synodale Verbum Domini (30
septembre 2010), n. 24 : AAS 102
(2010), p. 704.

[68] Idem, n. 19 : AAS 102 (2010), p.
701.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19970510_lebanon_fr.html
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_24_speciale-medio-oriente-2010/03_francese/b23_03.html#MESSAGE_AU_PEUPLE_DE_DIEU
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref68


[69] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret
sur l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 14.

[70] Cf. Const. dogm. sur la révélation
divine, Dei Verbum , n. 12.

[71] Cf. Proposition 2.

[72] Cf. Ibidem. [73] Cf. Proposition 3.

[74] Cf. Proposition 39.

[75] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret
sur l’œcuménisme, Unitatis
redintegratio , n. 22.

[76] Cf. Proposition 37.

[77] Cf. Benoît XVI, Exhort. Apost.
post-synodale, Verbum Domini (30
septembre 2010), n. 97 : AAS 102
(2010) , pp. 767-768.

[78] Exhort. Apost. Sous forme de
motu proprio Evangelii nuntiandi (8
décembre 1975), n. 24 : AAS 68
(1976), p. 21.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref69
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref72
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/Unitatis%20redintegratio
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/Unitatis%20redintegratio
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/Verbum%20Domini
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_fr.html


[79] Benoît XVI, Lett. apost. 
Ubicumque semper (21 septembre
2010) : AAS 102 (2010), p. 791.

[80] Cf. Proposition 17.

[81] Cf. Proposition 34.

[82] Cf . Benoît XVI, Lett. enc. Deus
caritas est (25 décembre 2005) n . 31 :
AAS 98 (2006), pp. 243-245.

[83] Cf . Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Note doctrinale sur
certains aspects de l’évangélisation ,
(3 décembre 2007), n. 12, note 49
traitant du prosélytisme : AAS 100
(2008), p. 502.

[84] Cf. Proposition 32.

[85] Cf. Proposition 30.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_letters/documents/hf_ben-xvi_apl_20100921_ubicumque-et-semper_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref83
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente_fr.html#_ftnref85
https://opusdei.org/fr/article/ecclesia-in-medio-oriente/


opusdei.org/fr/article/ecclesia-in-medio-
oriente/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/ecclesia-in-medio-oriente/
https://opusdei.org/fr/article/ecclesia-in-medio-oriente/

	Ecclesia in Medio Oriente

