
opusdei.org

eBook : Exhortation
Apostolique “Amoris
laetitia”

Amoris Laetitia est une
exhortation apostolique du
pape François publiée en 2016
sur l’amour dans la famille. Elle
propose une approche
pastorale fondée sur la
miséricorde, l’accompagnement
et le discernement. Ce texte
invite à vivre l’idéal chrétien
tout en tenant compte des
réalités concrètes des familles.

19/04/2016



Télécharger au format :

Google Play livres ► Exhortation
Apostolique “Amoris laetitia”.
(prochainement disponible)

PDF ► Exhortation Apostolique
“Amoris laetitia”.

EPUB ► Exhortation Apostolique
“Amoris laetitia”.

Synthèse à partir du document
fourni par le bureau de presse du
Saint-Siège:

L’exhortation apostolique post-
synodale “Amoris laetitia” (“La joie
de l’amour”) , sur l’amour dans la
famille, qui ne porte pas par hasard
la date du 19 mars, jour de la
Solennité de Saint-Joseph, reflète les
résultats des deux synodes sur la
famille convoqués par le pape en

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Amoris%20Laetitia20250528211025942688.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Amoris%20Laetitia20250528211025942688.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Amoris%20Laetitia%20-%20Pape%20Francois20250528211116640415.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Amoris%20Laetitia%20-%20Pape%20Francois20250528211116640415.epub


2014 et 2015. De ce fait les rapports
des conclusions de ces deux
assemblées sont très largement cités,
ainsi que des documents et des
enseignements des derniers pontifes
et des références aux nombreuses
catéchèses sur la famille, du pape
François lui-même. Ceci dit, comme
en d’autres documents magistériels,
le Pape se sert aussi des
contributions de diverses
conférences épiscopales du monde
entier (du Kenya, de l’Australie et de
l’Argentine, entre autres) et de
propos significatifs de personnes
bien connues, telles que Martin
Luther King ou Eric Fromm. À noter,
une citation du film «Le Festin de
Babette», que le Pape a souhaité
évoquer pour expliquer le concept de
gratuité.

Préambule

L’ampleur du développement de
cette exhortation apostolique est



significative, tout comme sa
structure (9 chapitres et plus de 300
paragraphes).

L’introduction, de 7 paragraphes,
montre combien le pape est
conscient de la complexité du sujet et
de l’approfondissement qu’il
demande.

Il y est dit que les interventions des
pères synodaux ont formé un «
magnifique polyèdre » (Amoris
Lætitia, 4, cité « AL » à partir d’ici)
qu’il est bon de respecter.

Dans ce sens, le pape écrit que «tous
les débats doctrinaux, moraux ou
pastoraux ne doivent pas être
tranchés par des interventions
magistérielles.» Par conséquent, pour
certaines questions « dans chaque
pays ou région, peuvent être
cherchées des solutions plus
inculturées, attentives aux traditions
et aux défis locaux. Car ‘les cultures
sont très diverses entre elles et



chaque principe général(…) a besoin
d’être inculturé, s’il veut être observé
et appliqué’» (AL,3)

Hormis les questions dogmatiques
bien définies par le Magistère de
l’Église, ce principe de l’inculturation
est vraiment important, y compris
dans la façon de poser les problèmes
et de les comprendre, qui ne saurait
être « globalisée ».

Ceci dit, le pape tient immédiatement
à préciser très clairement, qu’il faut
sortir de l’alternative stérile entre la
frénésie de changement et
l’application pure et simple de
normes abstraites : « Les débats qui
se déroulent dans les moyens de
communication ou bien dans les
publications et même entre les
ministres de l’Église, vont d’un désir
effréné de tout changer sans une
réflexion suffisante ou sans
fondement, à la prétention de tout
résoudre en appliquant des normes



générales ou bien en tirant des
conclusions excessives à partir de
certaines réflexions théologiques
» (AL 2).

Chapitre premier: “À la lumière de
la Parole”

Ceci étant dit, dans un premier
chapitre, le pape articule sa réflexion
à partir de la Sainte Écriture, dans
une méditation du Psaume 128,
caractéristique de la liturgie nuptiale
juive et chrétienne. « La Bible
abonde en familles, en générations,
en histoires d’amour et en crises
familiales » (AL 8). Partant de là, on
peut contempler la famille, non pas
comme un idéal abstrait, mais
comme « une oeuvre artisanale» (AL
16), qui se manifeste dans la
tendresse (AL 28), mais aussi dans la
confrontation avec le péché, et ce,
dès le début, quand la relation
d’amour devient domination (cf.AL
19). Alors « la Parole de Dieu ne se



révèle pas comme une séquence de
thèses abstraites, mais comme une
compagne de voyage, y compris pour
les familles qui sont en crise ou sont
confrontées à une souffrance ou à
une autre, et leur montre le but du
chemin » (AL 22).

Deuxième chapitre : « La réalité et
les défis de la famille »

En s’appuyant toujours sur la Bible,
le pape, dans son deuxième chapitre,
considère la situation actuelle des
familles « avec les pieds sur terre
» (AL 6). Il fait largement appel aux
rapports des conclusions des deux
synodes et relève de nombreux
défis : le phénomène migratoire, les
négociations idéologiques de la
différence de sexes (« idéologie du
gender »), la culture du provisoire, la
mentalité antinataliste, l’impact de la
biotechnologie dans le domaine de la
procréation, l’absence d’un foyer, le
chômage, la pornographie, l’abus des



mineurs, la prise en charge des
personnes handicapées, le respect dû
aux personnes âgées, la
décomposition juridique de la famille
et la violence faite aux femmes.

Le pape reste concret, caractéristique
essentielle de cette exhortation
apostolique. Cette attention aux
réalités concrètes différencie
nettement une théorie interprétative
de la réalité des idéologies.

François cite Familiaris consortio
pour affirmer que « il convient de
prêter attention à la réalité concrète,
parce que ‘les exigences, les appels
de l’Esprit se font entendre aussi à
travers les évènements de l’histoire’
à travers lesquels ‘l’Église peut être
amenée à une compréhension plus
profonde de l’inépuisable mystère du
mariage et de la famille’ (AL 31)

Par conséquent, on ne saurait
comprendre ni les exigences du
présent, ni les appels du Saint-



Esprit,si l’on n’écoute pas la réalité.
Le pape souligne que, de nos jours,
l’individualisme extrême rend
difficile le don généreux à l’autre (cf.
AL 33). « On craint la solitude, on
désire un milieu de protection et de
fidélité, mais en même temps grandit
la crainte d’être piégé dans une
relation qui peut retarder la
réalisation des aspirations
personnelles. » (AL 34), résume le
Pape, selon cette formule
intéressante.

L’humilité du réalisme permet de ne
pas présenter « un idéal théologique
du mariage trop abstrait,
presqu’artificiellement construit, loin
de la situation concrète et des
possibilités effectives des familles
réelles »(AL 36).

L’idéalisme empêche de considérer le
mariage tel qu’il est: « un parcours
dynamique de développement et
d’épanouissement ». Il faut aussi



éviter de soutenir les familles « en
insistant seulement sur des questions
doctrinales, bioéthiques et morales,
sans encourager l’ouverture à la
grâce » (AL 37). François nous invite
à une certaine « auto-critique »
quand nous faisons une présentation
inappropriée de la réalité
matrimoniale et familiale. Il explique
qu’il faut laisser une place à la
formation de la conscience des
fidèles : « Nous sommes appelés à
former les consciences, mais non à
prétendre nous substituer à elles
» (AL 37). Jésus qui proposait un
idéal exigeant, “ne renonçait jamais à
une proximité compatissante avec les
personnes fragiles, comme la
samaritaine ou la femme adultère
»(AL 38).

Troisième chapitre: « Le regard
posé sur Jésus : la vocation de la
famille »



Ce troisième chapitre, consacré à
quelques éléments essentiels de
l’enseignement de l’Église sur le
mariage et la famille, est important
car, en 30 paragraphes, il fait la
synthèse de la vocation de la famille
selon l’Évangile et selon la
compréhension que l’Église en a tirée
tout au long des siècles.

C’est dans cette perspective-là que
sont abordés les sujets de
l’indissolubilité, la sacramentalité du
mariage, la transmission de la vie et
l’éducation des enfants. Gaudium et
spes de Vatican II, Humanae vitae, de
Paul VI, Familiaris consortio, de Jean-
Paul II, sont largement citées à ce
propos.

Ce large regard parcourt aussi les 
situations imparfaites. «Le
discernement de la présence des 
semina Verbi dans les autres cultures
(cf. Ad Gentes, n. 11) peut être
appliqué aussi à la réalité conjugale



et familiale. Outre le véritable
mariage naturel, il existe des
éléments positifs présents dans les
formes matrimoniales d’autres
traditions religieuses », même si les
ombres ne manquent pas non plus
» (AL 77).

Sa réflexion embrasse aussi les 
familles blessées, dont il parle ainsi
après avoir cité la relatio finalis du
synode de 2015 : « Face aux
situations difficiles et aux familles
blessées, il faut toujours rappeler un
principe général : ‘‘Les pasteurs
doivent savoir que, par amour de la
vérité, ils ont l'obligation de bien
discerner les diverses
situations’’ (Familiaris consortio, n.
84). Le degré de responsabilité n’est
pas le même dans tous les cas et il
peut exister des facteurs qui limitent
la capacité de décision. C’est
pourquoi, tout en exprimant
clairement la doctrine, il faut éviter
des jugements qui ne tiendraient pas

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


compte de la complexité des diverses
situations ; il est également
nécessaire d’être attentif à la façon
dont les personnes vivent et
souffrent à cause de leur condition
» (AL 79).

Quatrième chapitre: “L’amour
dans le mariage”

Le quatrième chapitre traite de
l’amour dans le mariage, illustré à
partir de l’hymne à l’amour de saint
Paul (cf. 1 Cor 13, 4-7). Il s’agit d’une
exégèse attentive, ponctuelle,
inspirée et poétique, du texte
paulinien. C’est un recueil de
passages du discours amoureux
attaché à décrire l’amour humain de
façon tout à fait concrète. Cette
exégèse met en valeur une capacité
d’introspection psychologique
remarquable. Cette profondeur
psychologique atteint le monde des
émotions (positives et négatives) des
conjoints et la dimension érotique de



l’amour. C’est une contribution
extrêmement riche et précieuse pour
la vie chrétienne des conjoints.

Au milieu de l’exhortation, ce
chapitre est en quelque sorte un
traité, écrit dans l’idée que le
quotidien de l’amour a peu à voir
avec l’idéalisme. « Il ne faut pas faire
peser sur deux personnes ayant leurs
limites la terrible charge d’avoir à
reproduire de manière parfaite
l’union qui existe entre le Christ et
son Église ; parce que le mariage, en
tant que signe, implique ‘un
processus dynamique, qui avance
petit à petit, grâce à l'intégration
progressive des dons de
Dieu’(Familiaris consortio, 9) »(AL
122). Toutefois, le pape insiste par
ailleurs très fortement sur le fait que
« dans la nature même de l’amour
conjugal il y a l’ouverture au définitif
» (AL 123) et souligne qu’il y a la joie
dans le couple quand on admet que
l’amour est « un mélange nécessaire



de satisfactions et d’efforts, de
tensions et de repos, de souffrances
et de libérations, de satisfactions et
de recherches, d’ennuis et de plaisirs
» (AL 126).

Une réflexion très importante sur «
la transformation de l’amour »
achève ce chapitre : « La
prolongation de la vie conduit à
quelque chose qui n’était pas
fréquent à d’autres époques : la
relation intime et l’appartenance
réciproque doivent se conserver
durant quatre, cinq ou six décennies,
et cela se convertit en une nécessité
de se choisir réciproquement sans
cesse. » (AL 163). L’aspect physique
change et l’attrait de l’amour ne
diminue pas mais change: avec le
temps, le désir sexuel peut se
transformer en un désir d’intimité et
de « complicité ». « Nous ne pouvons
pas nous promettre d’avoir les
mêmes sentiments durant toute la
vie. En revanche, oui, nous pouvons



avoir un projet commun stable, nous
engager à nous aimer et à vivre unis
jusqu’à ce que la mort nous sépare,
et à vivre toujours une riche intimité
» (AL 163).

Cinquième chapitre : “L’amour qui
devient fécond”

Le cinquième chapitre est centré sur
la fécondité et la génération. Il y est
question des implications spirituelles
et psychologiques liées à l’accueil
d’une nouvelle vie, de l’attente
propre à la grossesse, de l’amour de
mère et de père. On parle aussi de la
fécondité plus grande, de l’adoption,
de l’acceptation des familles à
promouvoir « la culture de la
rencontre », de la vie de la famille au
sens large, avec les oncles et tantes,
les cousins, les parents éloignés, les
amis. Dans cette exhortation, la
famille apparaît comme un vaste
réseau de relations puisque le
sacrement de mariage a en lui-même



un profond caractère social (cf. AL
186). Le pape souligne le rôle
spécifique des relations entre jeunes
et anciens, entre frères et sœurs, qui
permettent de grandir en relation
avec autrui.

Sixième chapitre : “Quelques
perspectives pastorales “

Dans son sixième chapitre, le pape
esquisse quelques voies pastorales
pour construire des familles solides
et fécondes, selon le dessein de Dieu.
Il cite abondamment les conclusions
des deux synodes sur la famille, aux
catéchèses de Jean-Paul II et aux
siennes. Les familles sont les sujets,
et non seulement les objets, de
l’évangélisation, rappelle-t-il.Or, « il a
été souligné qu’il manque souvent
aux ministres ordonnés la formation
adéquate pour traiter les problèmes
complexes actuels des familles” (AL
202). Il faut ainsi améliorer la
formation psycho-affective des



séminaristes et impliquer davantage
les familles dans la formation au
ministère (cf. AL 203). Par ailleurs, «
l’expérience de la vaste tradition
orientale des prêtres mariés pourrait
être utile. » (cf. AL 202).

Ensuite, le pape considère le besoin
de guider les fiancés sur le chemin de
la préparation au mariage et
d’accompagner les époux dans les
premières années de leur vie
conjugale (touchant aussi le sujet de
la paternité responsable). Il parle
aussi du besoin d’accompagner les
gens dans certaines situations
complexes, et tout spécialement
durant les crises, en sachant que «
chaque crise cache une bonne
nouvelle qu’il faut savoir écouter en
affinant l’ouïe du cœur » (AL 232).
Certaines causes de ces crises sont
analysées, entre autres, celle de la
l’immaturité affective (cf. AL 239).



Il évoque aussi l’accompagnement
des personnes abandonnées,
séparées et divorcées et souligne
l’importance de la récente réforme
des procédures pour la
reconnaissance des cas de nullité
matrimoniale. En parlant de la
souffrance des enfants dans ces
situations conflictuelles il conclut : «
Le divorce est un mal, et
l’augmentation du nombre des
divorces est très préoccupante. Voilà
pourquoi, sans doute, notre tâche
pastorale la plus importante envers
les familles est-elle de renforcer
l’amour et d’aider à guérir les
blessures, en sorte que nous
puissions prévenir la progression de
ce drame de notre époque » (AL 246).

Puis il considère les situations des
mariages mixtes et des mariages en
disparité de culte, il parle aussi des
unions des personnes à tendance
homosexuelle qui ne doivent pas



faire l’objet d’une discrimination
injuste, d’agression ou de violence.

Le dernier paragraphe du chapitre : «
Quand la mort transperce de son
aiguillon », d’un grand intérêt
pastoral, traite de la perte d’êtres
chers et du veuvage.

Septième chapitre : “Renforcer
l’éducation des enfants”

Ce septième chapitre est consacré à
l’éducation des enfants, à leur
formation éthique, à la valeur de la
sanction encourageante, au réalisme
patient, à l’éducation sexuelle, à la
transmission de la foi et plus
généralement à la vie familiale en
tant que contexte éducatif.

La sagesse pratique imprègne
chaque paragraphe ainsi que
l’attachement à la gradualité et aux
petits pas « qui peuvent être compris,
acceptés et valorisés» (AL 271).



Même du point de vue pédagogique,
on ne peut qu’apprécier le
paragraphe où le pape affirme que «
l’obsession n’éduque pas ; et on ne
peut pas avoir sous contrôle toutes
les situations qu’un enfant pourrait
traverser […] Si un parent est obsédé
de savoir où se trouve son enfant et
de contrôler tous ses mouvements, il
cherchera uniquement à dominer
son espace. De cette manière, il ne
l’éduquera pas, ne le fortifiera pas,
ne le préparera pas à affronter les
défis. Ce qui importe surtout, c’est de
créer chez l’enfant, par beaucoup
d’amour, des processus de
maturation de sa liberté, de
formation, de croissance intégrale,
de culture d’une authentique
autonomie » (AL 261).

La partie consacrée à l’éducation
sexuelle intitulée “Oui à l’éducation
sexuelle” est à souligner. On y lit
qu’elle est vraiment nécessaire et
qu’il y a lieu de se demander « si nos



institutions éducatives ont pris en
compte ce défi […] à une époque où
la sexualité tend à se banaliser et à
s’appauvrir. Elle ne peut être
comprise que dans le cadre d’une
éducation à l’amour, au don de soi
réciproque » (AL 280). Le pape met
en garde contre l’expression «sexe
sûr» qui induit « une attitude
négative quant à la finalité
procréatrice naturelle de la sexualité,
comme si un éventuel enfant était un
ennemi dont il faut se protéger.
Ainsi, l’on promeut l’agressivité
narcissique au lieu de l’accueil » (AL
283).

Huitième chapitre : “Accompagner,
discerner et intégrer la fragilité”

Ce huitième chapitre est une
invitation à la miséricorde et au
discernement pastoral face à des
situations qui ne répondent pas
pleinement à ce que le Seigneur
propose. Accompagner, discerner et



intégrer, sont les trois attitudes
conseillées pour faire face aux
situations de fragilité, complexes ou
irrégulières. De même, le pape
évoque la nécessaire gradualité dans
la pastorale, l’importance du
discernement, les normes et les
circonstances atténuantes dans le
discernement pastoral et, finalement,
ce qu’il appelle « la logique de la
miséricorde pastorale ».

Ce huitième chapitre est très délicat.
Il faut le lire en se rappelant que «
souvent la mission de l’Église
ressemble à celle d’un hôpital de
campagne » (AL 291).

Le pape recueille ici les fruits des
réflexions du synode sur des
thématiques controversées. Il
rappelle ce qu’est le mariage chrétien
et ajoute : « D’autres formes d’union
contredisent radicalement cet idéal,
mais certaines le réalisent au moins
en partie et par analogie (…) l’Église



ne cesse de valoriser les éléments
constructifs dans ces situations qui
ne correspondent pas encore ou qui
ne correspondent plus à son
enseignement sur le mariage » (AL
292).

A propos du
“discernement”concernant les
situations “irrégulières”, le pape
observe qu’« il faut éviter des
jugements qui ne tiendraient pas
compte de la complexité des diverses
situations ; il est également
nécessaire d’être attentif à la façon
dont les personnes vivent et
souffrent à cause de leur condition
» (AL 296). Et d’ajouter : “Il s’agit
d’intégrer tout le monde, on doit
aider chacun à trouver sa propre
manière de faire partie de la
communauté ecclésiale, pour qu’il se
sente objet d’une miséricorde
‘imméritée, inconditionnelle et
gratuite’ » (AL 297). Toutefois, “les
divorcés engagés dans une nouvelle



union, par exemple, peuvent se
retrouver dans des situations très
différentes, qui ne doivent pas être
cataloguées ou enfermées dans des
affirmations trop rigides sans laisser
de place à un discernement
personnel et pastoral approprié” (AL
298).

Dans cette ligne-là, en accueillant les
observations de beaucoup de pères
synodaux, le pape affirme que « les
baptisés divorcés et remariés
civilement doivent être davantage
intégrés dans les communautés
chrétiennes selon les différentes
possibilités, en évitant toute occasion
de scandale ». « Leur participation
peut s’exprimer dans divers services
ecclésiaux […] Non seulement ils ne
doivent pas se sentir excommuniés,
mais ils peuvent vivre et mûrir
comme membres vivants de l’Église.
[…] Cette intégration est nécessaire
également pour le soin et l’éducation
chrétienne de leurs enfants, qui



doivent être considérés comme les
plus importants » (AL 299).

De façon générale, le pape fait une
affirmation extrêmement importante
pour comprendre l’orientation et le
sens de l’exhortation: “Si l’on tient
compte de l’innombrable diversité
des situations concrètes […] on peut
comprendre qu’on ne devait pas
attendre du Synode ou de cette
Exhortation une nouvelle législation
générale du genre canonique,
applicable à tous les cas. Il faut
seulement un nouvel encouragement
au discernement responsable
personnel et pastoral des cas
particuliers, qui devrait reconnaître
que, étant donné que ‘le degré de
responsabilité n’est pas le même
dans tous les cas’, les conséquences
ou les effets d’une norme ne doivent
pas nécessairement être toujours les
mêmes. » (AL 300). Le pape
développe en profondeur des
exigences et des caractéristiques du



chemin d’accompagnement et de
discernement dans un dialogue
profond entre les fidèles et leurs
pasteurs. C’est à cette fin qu’il appelle
l’Église à réfléchir« sur les
conditionnements et les
circonstances atténuantes »
concernant l’imputabilité et la
responsabilité des actes et,
s’appuyant sur Saint Thomas
d’Aquin, il considère la relation entre
« les nomes et le discernement » pour
affirmer : «Certes, les normes
générales présentent un bien qu’on
ne doit jamais ignorer ni négliger,
mais dans leur formulation, elles ne
peuvent pas embrasser dans l’absolu
toutes les situations particulières. En
même temps, il faut dire que c’est
précisément pour cette raison, ce qui
fait partie d’un discernement
pratique face à une situation
particulière ne peut être élevé à la
catégorie d’une norme » (AL 304).



Dans la dernière section du chapitre
“La logique de la miséricorde
pastorale” et afin d’éviter toute
équivoque, il redit avec force: «
Comprendre les situations
exceptionnelles n’implique jamais
d’occulter la lumière de l’idéal dans
son intégralité ni de proposer moins
que ce que Jésus offre à l’être
humain. Aujourd’hui, l’effort
pastoral pour consolider les mariages
et prévenir ainsi les ruptures est plus
important qu’une pastorale des
échecs » (AL 307).

Ceci dit, le sens général de ce
chapitre et de l’esprit que le pape
tient à imprimer à la pastorale de
l’Église est bien résumé dans ces
paroles finales : « J’invite les fidèles
qui vivent des situations
compliquées, à s’approcher avec
confiance de leurs pasteurs ou
d’autres laïcs qui vivent dans le
dévouement au Seigneur pour
s’entretenir avec eux. Ils ne



trouveront pas toujours en eux la
confirmation de leurs propres idées
ou désirs, mais ils recevront
sûrement une lumière qui leur
permettra de mieux saisir ce qui leur
arrive et pour découvrir un chemin
de maturation personnelle. Et j’invite
les pasteurs à écouter avec affection
et sérénité, avec le désir sincère
d’entrer dans le cœur du drame des
personnes et de comprendre leur
point de vue, pour les aider à mieux
vivre et à reconnaître leur place dans
l’Église » (AL 312). Voici ce qu’il
affirme avec force concernant la «
logique de la miséricorde pastorale »
: « Parfois, nous avons beaucoup de
mal à faire place à l’amour
inconditionnel de Dieu dans la
pastorale. Nous posons tant de
conditions à la miséricorde, que nous
la vidons de son sens concret et de
signification réelle, et c’est la pire
façon de liquéfier l’Évangile» (AL
311).



Neuvième chapitre: “Spiritualité
matrimoniale et familiale”

Ce neuvième chapitre est consacré à
la spiritualité matrimoniale et
familiale, « faite de milliers de gestes
réels et concrets » (AL 315). Il est
clairement dit que « ceux qui sont
animés de profonds désirs de
spiritualité ne doivent pas croire que
la famille les éloigne de la croissance
dans la vie de l’Esprit, mais qu’elle
constitue un chemin que le Seigneur
choisit pour les conduire aux
sommets de l’union mystique » (AL
316). « Les moments de joie, le repos
ou la fête, et même la sexualité, sont
vécus comme une participation à la
vie pleine de sa Résurrection » (AL
317). Il évoque alors la prière à la
lumière de la fête de Pâque, de la
spiritualité de l’amour exclusif et
libre dans le défi et le vœu de vieillir
ensemble, en reflétant la fidélité de
Dieu (cf.AL 319), et, pour finir,la
spiritualité “de l’attention, de la



consolation et de l’encouragement ».
« Toute la vie de la famille est un
‘mener paître’ miséricordieux.
Chacun, avec soin, peint et écrit dans
la vie de l’autre » (AL 322). « C’est
une profonde expérience spirituelle
que de contempler chaque proche
avec les yeux de Dieu et de
reconnaître le Christ en lui » (AL
323).

Et le saint-père de conclure :
«Aucune famille n’est une réalité
céleste et constituée une fois pour
toutes, mais la famille exige une
maturation progressive de sa
capacité d’aimer. […] Tous, nous
sommes appelés à maintenir vive la
tension vers un au-delà de nous-
mêmes et de nos limites, et chaque
famille doit vivre dans cette
stimulation constante. Cheminons,
familles, continuons à marcher ! (…)
Ne désespérons pas à cause de nos
limites, mais ne renonçons pas non
plus à chercher la plénitude d’amour



et de communion qui nous a été
promise » (AL 325).

L’exhortation apostolique se conclut
avec une prière à la Sainte Famille
(AL 325).

* * *

Après avoir parcouru rapidement le
contenu de ce texte, on comprend
facilement que l’Exhortation
Apostolique Amoris laetitia ne
cherche pas à proposer un “idéal” de
famille mais tient à confirmer avec
force sa réalité riche et complexe. On
découvre dans ces pages un regard
ouvert, profondément positif, qui ne
se nourrit pas d’abstractions ou de
projections idéales, mais d’une
attention pastorale à la réalité. Ce
document livre de nombreuses
suggestions spirituelles et des
conseils de sagesse pratique, utiles à
tous les couples humains et aux
personnes qui souhaitent construire
une famille. On perçoit surtout qu’il



est le fruit d’une relation avec des
personnes qui savent par expérience
ce qu’est la famille et ce qu’implique
le fait de vivre ensemble de
nombreuses années. En fait,
l’exhortation parle le langage de
l’expérience.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/ebook-
exhortation-apostolique-amoris-laetitia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/ebook-exhortation-apostolique-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/fr/article/ebook-exhortation-apostolique-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/fr/article/ebook-exhortation-apostolique-amoris-laetitia/

	eBook : Exhortation Apostolique “Amoris laetitia”

