
opusdei.org

Données pour
l’historique de
l’expression «
premiers chrétiens »
et l’usage qu’en fit
saint Josémaria

12/12/2012

Après avoir fait un historique
détaillé de l’utilisation de
l’expression « premiers chrétiens »,
chez les Pères de l’Église et dans la
théologie, Jeronimo Leal conclut que
l’originalité de saint Josémaria par
rapport à saint Augustin tient au fait



qu’il est en mesure de vivre en leur
situation : les premiers chrétiens ne
sont pas des produits du passé, tout
chrétien peut spirituellement revivre
ce qu’ils ont vécu, il lui suffit d’être
très près du Christ. Et cette
originalité subsiste par rapport aux
autres auteurs spirituels : aucun
d’entre eux, à notre connaissance,
n’a vu chez les premiers chrétiens un
modèle vivant.

Résumé

La recherche actuelle est très
motivée par les études sur les
premiers siècles du christianisme, les
travaux sont de plus en plus
nombreux et ce, non seulement du
côté des historiens de l’Église, mais
aussi de celui des philologues, des
historiens de l’antiquité qui
montrent, dernièrement, un intérêt
croissant et de plus en plus fort. Les
travaux sur l’histoire sociale du
christianisme gagnent de plus en



plus de terrain dans le domaine
historico-patristique. À partir du
renouveau, cette tendance est
précédée d’une autre, au caractère
plus spécifique et qui a recours aux
premiers temps du christianisme
comme modèle d’authenticité de vie
et source de spiritualité.

Ces courants contemporains, à
connotation spirituelle et
intellectuelle, nous ont encouragé à
poursuivre ce travail où nous
analysons l’expression « premiers
chrétiens » dans les ouvrages publiés
de saint Josémaria Escriva de
Balaguer.

Importance de cette expression et
de son contenu

L’expression « premiers chrétiens »
est utilisée d’innombrables fois dans
les œuvres publiées de saint
Josémaria1, par rapport à d’autres
écrits contemporains, voire même
récents. En guise d’exemple, il nous



faut citer le Catéchisme de l’Église
catholique qui boit à la source des
textes du Concile Vatican II, et qui
n’utilise cette expression qu’une
seule fois, au n° 1329, 2, où, pour
parler de la Fraction du pain, il est
dit que c’est ainsi que les premiers
chrétiens ont désigné leurs
assemblées eucharistiques2. Il n’y a
donc pas d’usage bien limité du
concept, mais plutôt une vague
référence aux premiers temps. Qui
plus est, parmi les écrits du Concile
Vatican II qui, à son tour, préconise
l’appel universel à la sainteté, il y
aurait lieu d’attendre des références
pour appuyer cette doctrine ; or on
ne trouve jamais cette expression.

En remontant encore un peu le
temps et en considérant la
production de quelques grands
auteurs spirituels, le constat est
évident : il y a un manque total de
préoccupation pour ce sujet. Il n’est
jamais évoqué chez saint Jean de la



Croix, jamais chez sainte Thérèse
d’Avila3, une seule fois chez sainte
Thérèse de Lisieux lorsqu’elle dit
vouloir le martyre que les premiers
chrétiens ont eu la grâce de vivre4.
Nous n’avons plus que le recours aux
premiers chrétiens, afin de voir l’idée
qu’ils avaient d’eux-mêmes, aux
auteurs médiévaux, pour voir
l’accueil réservé à cette terminologie
et aux études historiques
contemporaines, pour découvrir
d’autres perspectives à ce propos.

Patristique

On trouve pour la première fois le
terme « chrétiens » dans les Actes des
Apôtres. C’est bien connu. Il s’agit du
récit où l’on dit que les habitants
d’Antioche, païens
vraisemblablement, ont ainsi appelé
des disciples du Christ. Ce nom, bien
qu’il ait été imposé par des étrangers
à la doctrine chrétienne, est
cependant celui qui a prévalu pour



désigner les disciples du Christ. Il y
en avait eu d’autres auparavant mais
ils n’ont pas eu été du goût de
l’histoire5.

Saint Ignace d’Antioche est le
deuxième à avoir utilisé ce nom qui,
en toute logique, n’est pas encore
devenu un terme technique. Il est
donc inutile de chercher, en cette
période si proche des « premiers »,
l’expression à laquelle nous avons
consacré notre recherche. Il faut
attendre Sozomène (┼ 448) qui,
parmi les auteurs de langue grecque,
l’utilise une seule fois pour parler
des premiers qui ont embrassé la foi
à Béthélie, près de Gaza, parmi
lesquels il y avait ses grands-
parents6. Et c’est saint Augustin qui
se servira pour la première fois de
cette expression.

Il utilise trois fois le syntagme «
premiers chrétiens ». Tout d’abord
dans son manuel d’instruction



catéchétique, De catechizandis
rudibus, écrit vers l’an 400, lorsqu’il
était déjà évêque. Il explique que les 
premiers chrétiens étaient portés à
croire à cause des miracles puisque
les prophéties n’étaient pas tout à fait
accomplies. Nous, par contre, dit
l’évêque d’Hippone, nous en avons
connu l’accomplissement et de ce
fait, nous n’avons plus besoin de
miracles7. Il faut tout de suite
observer que la comparaison que
saint Augustin fait entre les premiers
chrétiens (primi christiani) et nous
(nos) met en parallèle deux sortes de
chrétiens très différents : celui du
cinquième siècle, contemporain des
Africains du Nord et celui d’une
époque antérieure, estimée révolue
et impossible à reproduire dans la
situation actuelle. Saint Augustin, en
dépit de l’idée que nous aurions pu
avoir, ne pense pas qu’il est du rang
des premiers chrétiens.



On peut tirer une deuxième
conclusion intéressante de cette
première affirmation augustinienne :
les disciples du Christ de la première
heure sont présentés comme un
modèle auquel on peut se comparer.

Le deuxième passage, aux phrases
éloquentes, se trouve dans son traité
contre Fauste, le Manichéen8. Saint
Augustin s’attache à expliquer
comment les chrétiens issus de la
circoncision ont été amenés à croire
et comme il leur fut permis de garder
certaines de leurs traditions. La
référence aux premiers temps est
donc aussi très claire : une période
du passé qui n’est plus de mise,
compte tenu du changement des
circonstances.

Le troisième texte est, à notre avis, le
plus évocateur. C’est une référence
indirecte mais qui situe, de façon
définitive, la période à laquelle doit
être réservé l’usage du syntagme «



premiers chrétiens » chez saint
Augustin. Il s’agit ici de l’un de ses
sermons, probablement prononcé,
puis écrit par la suite, où il explique : 
C’est la raison pour laquelle l’Apôtre
Paul dit aux premiers chrétiens :
considérez votre vocation, mes frères,
il n’y a pas beaucoup de sages parmi
vous selon la chair, pas beaucoup de
gens puissants, pas beaucoup de
nobles9.

Ce texte permet de dégager deux
éléments très clairs. Tout d’abord :
les premiers sont des contemporains
de saint Paul et, ajouterions-nous,
des Apôtres en général. L’usage de
cette terminologie est donc limité
aux temps apostoliques. Ensuite : le
fait d’être chrétien est une vocation
qui ne récuse aucun type de
condition personnelle, puisqu’il ne
s’agit pas d’être savant, riche ou
puissant. Indirectement, il décrit le
type de personnes que l’on trouve



parmi les rangs des premiers
chrétiens.

Aussi, pour saint Augustin, les «
premiers chrétiens » sont-ils ceux qui
ont suivi le Christ, des contemporains
des Apôtres, des gens de toute origine
sociale. En principe, il en exclut les
Apôtres, qui font partie d’un groupe
qui est au-dessus d’eux. Saint
Augustin est un cas isolé de l’époque
patristique, le seul ou presque, à
parler des premiers chrétiens, et en
même temps le roc solide sur lequel
vont s’appuyer les auteurs successifs.

L’expression chez saint Josémaria

Nous avons évoqué au début le
nombre innombrable de fois que
saint Josémaria se sert de cette
expression ce qui montre bien
l’importance qu’il accorde à son
contenu. Notre recherche se limite
aux ouvrages publiés ou la fréquence
de l’expression est de dix-sept
emplois sans compter les termes



synonymes qui ne nous intéressent
pas trop pour le moment. Nous ne
soulignerons ici que la différence
entre l’utilisation indépendante de
l’adjectif « premiers » ou « les
premiers » sans aucun substantif
accolé10, et l’emploi de substantifs
autres que « chrétiens » tels les noms
« fidèles », « disciples », etc11. Nous
n’incluons pas dans le recensement
de notre expression tous les vocables
accompagnés de l’adjectif « chrétiens
», mais, par contre, nous retenons les
expressions premiers fidèles,
premiers auteurs, premiers écrivains,
qu’elles soient accompagnées ou non
du substantif « chrétien » qui ne
seront considérées comme des
synonymes de notre syntagme que
lorsque l’équivalence des termes
découlera du contexte12. Par
exemple, c’est avec un sens proche,
mais à la fois différent, qu’on la
trouve dans le texte suivant13 :



De même qu’un religieux zélé a le
souci de savoir comment vivaient les
premiers de son ordre ou de sa
congrégation, de manière à régler sur
eux sa conduite, toi, chrétien fervent
et homme de bien, tâche de connaître
et d’imiter la vie des disciples de Jésus,
qui fréquentèrent Pierre, Paul et Jean,
et furent presque les témoins de la
mort et de la Résurrection du Maître.

Plus que par le nombre de fois où
l’expression est utilisée, on est
surpris par deux autres facteurs.
Tout d’abord, l’expression est
repérée tout au long de son œuvre : il
n’y a pas un seul ouvrage où l’on ne
retrouve des références à ce sujet.
Ensuite, l’expression pèse lourd et
fait que, par exemple, saint
Josémaria dise lors de l’interview
accordée en 1967 au correspondant
du Times :

Si l'on tient absolument à faire une
comparaison pour comprendre l'Opus



Dei, le plus simple est de songer à la
vie des premiers chrétiens. Ils vivaient
à fond leur vocation chrétienne ; ils
recherchaient sérieusement la
sainteté à laquelle ils étaient appelés
par le fait, simple et sublime, du
baptême. Ils ne se distinguaient pas
extérieurement des autres citoyens.
Les membres de l'Opus Dei sont des
citoyens ordinaires ; ils accomplissent
un travail ordinaire ; ils vivent au
milieu du monde, y étant ce qu'ils
sont : des citoyens chrétiens qui
entendent satisfaire pleinement aux
exigences de leur foi14.

Cette comparaison cernant très
nettement la notion de « premiers
chrétiens », nous pensons que ce
texte doit être à la base de toute
autre considération à propos de ce
sujet chez saint Josémaria.

Dans les ouvrages du fondateur de
l’Opus Dei, les références aux
premiers chrétiens en tant que



contemporains des Apôtres sont les
plus fréquentes. Prenons ainsi
l’exemple du texte suivant :

Il y a, dans l'Église, une unité radicale
et foncière, que saint Paul enseignait
déjà aux premiers chrétiens:
Quicumque enim in Christo baptizati
estis, Christum induistis. Non est
Iudaeus, neque Graecus: non est
servus, neque liber: non est masculus,
neque femina15 (Ga 3, 26-28) ; il n'y a
plus ni Juif ni Grec ; il n'y a plus ni
esclave ni homme libre ; il n'y a plus ni
homme ni femme16.

Ce texte ressemble beaucoup au
troisième de saint Augustin déjà cité
où saint Paul s’adresse aussi aux
premiers chrétiens. Cependant, nous
ne manquons pas de textes où ce
créneau temporel est élargi :

Cette charité ardente, qui dépassait de
loin les plus hauts sommets de la
solidarité humaine ou de la douceur
de caractère, les premiers chrétiens



l’ont bien mise en pratique ! Ils
s’aimaient entre eux très fort,
tendrement, dans le Cœur du Christ.
Un écrivain du deuxième siècle,
Tertullien, nous a transmis le
commentaire des païens qui, touchés
par la conduite des fidèles de l’époque,
pleine d’un attrait surnaturel et
humain, répétaient : voyez comme ils
s’aiment (TERTULLIEN, 
Apologeticum, 39) 17.

La citation de Tertullien permettrait
d’élargir la période jusqu’au
troisième siècle inclus, n’était-ce
l’éclaircissement apporté par l’auteur
lui-même : un auteur du 2ème siècle. En
effet, Tertullien est à cheval entre le
2ème et le 3ème siècles. Les chrétiens du
2ème siècle font partie aussi des
premiers chrétiens, mais ce sont
surtout ceux de la période
apostolique qui sont mis en exergue.

Il faut maintenant analyser, comme
nous l’avons annoncé, la qualité des



premiers chrétiens. Nous pouvons
nous demander concrètement s’il
s’agissait de personnages communs
ou si le groupe des Douze en faisait
aussi partie. Comme on peut le voir
dans l’interview au Times, ce sont
des personnes du commun des
mortels que rien ne distinguait de
leurs concitoyens. Chez saint
Augustin, nous l’avons déjà noté, les
Apôtres en étaient exclus. Chez saint
Josémaria, il n’y a aucune référence
explicite à cette exclusion, mais dans
le contexte général des affirmations,
il semblerait que le modèle proposé
n’est pas exclusivement celui des
douze, mais aussi celui de
nombreuses autres personnes qui
ont été des « apôtres » sans être « les
Apôtres ». Ce que nous venons de
dire ressort clairement du texte
suivant :

Sans doute ne saurait-on proposer
aux époux chrétiens de meilleur
modèle de famille que celle des temps



apostoliques : celle du centurion
Corneille, qui fut docile à la volonté de
Dieu, et dans la maison duquel s’est
consommée l’ouverture de l'Église,
aux Gentils ; celle d’Aquila et de
Priscille18, qui diffusèrent le
christianisme à Corinthe et à Ephèse
et qui collaborèrent à l’apostolat de
saint Paul19; celle de Tabitha, qui, par
sa charité, assista les nécessiteux de
Joppé20. Sans oublier tous ces foyers de

Juifs et de Gentils, de Grecs et de
Romains, dans lesquels la
prédication des premiers disciples du
Seigneur prit racine21.

Aussi faut-il dire, pour ce qui est de
l’usage particulier qu’en fait saint
Josémaria, qu’il n’a pas créé de
nouvelle expression puisqu’elle
existait déjà depuis saint Augustin,
mais qu’il l’a de telle sorte nuancée
qu’elle a été rénovée. Elle n’est plus
simplement une catégorie historique,
mais tout en l’étant, elle entre de



plain-pied dans la réflexion
théologique et, concrètement,
spirituelle. C’est pourquoi la
caractéristique que saint Josémaria
lui ajoute est bien la touche
théologique-spirituelle : il ne s’agit
pas d’une simple référence à la
situation historique des débuts de la
chrétienté, ni un simple bon exemple
à suivre. Il y a une syntonie
intérieure avec une situation de
proximité avec les premiers pas de la
vie de l’Église et la situation
historique personnelle s’identifie
ainsi à une situation historique
collective. Mais, par ailleurs, elle
n’est pas un terme technique exclusif
puisque, comme nous l’avons aussi
évoqué, il y a des termes et des
expressions synonymes et les
frontières du temps ne sont pas
strictement établies.

L’originalité de saint Josémaria par
rapport à saint Augustin tient au fait
qu’il se sent en mesure de vivre en



leur situation : les premiers chrétiens
ne sont pas des produits du passé,
tout chrétien peut spirituellement
revivre la situation qu’ils ont vécue,
il lui suffit d’être très près du Christ.
Et cette originalité subsiste par
rapport aux autres auteurs
spirituels : aucun d’entre eux, à notre
connaissance, n’a vu chez les
premiers chrétiens un modèle de vie.

Pour conclure, sous un point de vue
historique, notre objectif personnel
et le défi que nous lançons aux
chercheurs de l’antiquité, est de nous
vouer aux études sur le christianisme
primitif. Nous pensons que ces
travaux devraient se multiplier afin
de nous permettre de connaître à
fond la vie des premiers chrétiens et
approfondir ainsi les enseignements
de saint Josémaria.

Jerónimo Leal

Pontificia Universitá delle Santa
Croce



Notes

1. Pour n’en citer que quelques-uns,
dont on parlera par la suite, on peut
les trouver en : Chemin 925, 971, 570,
799, 469 ; Sillon, 490, 921, 320 ; Forge,
10 ; Quand le Christ passe, 153, 3 ; 96,
3 ; 66, 5 ; 30, 4-5 ; 131, 8 ; 134, 2 ; Amis
de Dieu, 269, 1 ; 186, 3 ; 225, 2 ; 269,1 ;
241, 2 ; Entretiens avec mgr Escriva
de Balaguer, 24, 7 ; 61, 1 ; 14, 2 ; 103,
2.

2. Il est dit ailleurs que les chrétiens
des premiers temps assuraient que «
le monde fut créé en vue de l’Église
» (Hermas, vis. 2, 4, 1 ; cf. Aristide,
apol. 16, 6 ; Justin, apal. 2, 7).
(CATÉCHISME DE L’ÉGLISE
CATHOLIQUE, 760, 1).

3. Cf. J.L.ASTIGARRAGA.
Concordances des écrits de sainte
Thérèse de Jésus. Vol. I, voix «
chrétien » pages 631-632.



4. Il s’agit du texte suivant : Mon
cœur battait bien fort lorsque mes
lèvres s’approchèrent de la poussière
empourprée du sang des premiers
chrétiens, je demandai la grâce d’être
aussi martyre pour Jésus et je sentis
au fond du cœur que ma prière était
exaucée !… (Sainte Thérèse de
Lisieux, Histoire d’une âme, 6, 65).

5. Cf. A.HARNACK Die Mission und
die Ausbreitung des Christentums in
den ersten drei. Jahrhunderten,
Leipzig 1902, traduction italienne
Missione e propagazione del
cristianesimo nei primi tre secoli,
Cosenza 1986, pages 296-314.

6. SALAMINUS HERMIAS
SOZOMENUS, Historia Ecclesiastica,
V,15,14

7. AUGUSTINUS HIPPONENSIS, De
catechizandis rudibus, 24, 45 (CCL 46,
pages 168-9)



8. AUGUSTINUS HIPPONENSIS , 
Contra Faustum, 19, 17, (CSEL25/1, p.
514)

9. AUGUSTINUS HIPPONENSIS, 
Sermo 43, 6 (CCL 41, pages 510-1)

10 Cf, par exemple, Amis de Dieu, 186,
3 et Chemin 799 : « Quant à moi, ce
qui t’émerveille me semble
raisonnable. — Dieu t’a cherché dans
l’exercice de ta profession ?

C’est ainsi qu’il a cherché les
premiers : Pierre, André, Jean et
Jacques, près de leurs filets ;
Matthieu, assis à son bureau de
percepteur… Et — ce qui est le
comble — Paul, dans son
acharnement à en finir avec la
graine des chrétiens. » Chemin, 799.

11. Par exemple « premiers disciples
du Seigneur ». Quand le Christ passe,
30, 4.



12. Le syntagme « premiers fidèles »
est utilisé à un moment donné : « —
Et pour cela, de quels moyens
disposons-nous? — Des mêmes que
les premiers fidèles, qui purent voir
Jésus, ou qui l'ont entrevu à travers
les récits des Apôtres ou des
Evangélistes. » Forge, 10. Ailleurs, ce
sont les « premiers fidèles »: « Saluez
tous les saints. Tous les saints vous
saluent. À tous les saints qui vivent à
Éphèse. À tous les saints dans le
Christ Jésus, qui sont à Philippes. »
N’est-il pas émouvant, ce titre de «
saints » que les premiers chrétiens
utilisaient entre eux ? » Chemin, 469.

13. Chemin, 925.

14. Entretiens avec mgr Escriva de
Balaguer, 24, 7.

15. Ga 3, 26-28.

16. Entretiens avec mgr Escriva de
Balaguer, 14, 2. Avec aussi Chemin
570 ainsi que le texte suivant : « Le



moment est tout indiqué pour
considérer maintenant un autre
épisode qui met en évidence la
remarquable vigueur apostolique des
premiers chrétiens. Il ne s’était pas
écoulé un quart de siècle depuis que
Jésus était monté aux cieux, que sa
renommée se répandait déjà dans
beaucoup de villes et villages. Un
homme appelé Apollos arrive à
Éphèse ; c’était un homme éloquent,
versé dans les Écritures. Il avait été
instruit de la Voie du Seigneur, et,
dans la ferveur de son âme, il
prêchait et enseignait avec
exactitude ce qui concerne Jésus bien
qu’il connût seulement le baptême de
Jean. « (Amis de Dieu, 269, 1). Autres
textes: Quand le Christ passe, 96, 3. 
Entretiens avec mgr Escriva de
Balaguer, 103, 2).

17. Amis de Dieu, 225, 2.

18. Cf. Ac 10, 24-48.

19. Cf. Ac 18, 1-26.



20. Cf. Ac 9, 36.

21. Quand le Christ passe, 30, 4.

Extrait de l’article paru dans le n°
16 des Annales Theologici, revue
de la faculté de théologie de
l’Université pontificale de la
Sainte-Croix.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/donnees-pour-
lhistorique-de-lexpression-premiers-

chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-
josemaria/ (12/01/2026)

https://www.libraweb.net/riviste.php?chiave=70&h=429&w=300
https://opusdei.org/fr/article/donnees-pour-lhistorique-de-lexpression-premiers-chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/donnees-pour-lhistorique-de-lexpression-premiers-chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/donnees-pour-lhistorique-de-lexpression-premiers-chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/donnees-pour-lhistorique-de-lexpression-premiers-chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/donnees-pour-lhistorique-de-lexpression-premiers-chretiens-et-lusage-quen-fit-saint-josemaria/

	Données pour l’historique de l’expression « premiers chrétiens » et l’usage qu’en fit saint Josémaria

