
opusdei.org

UNITÉ DE VIE

1. Fondements de l’unité de vie.
2. Aspects de l’unité de vie. 3.
Identification avec le Christ.

24/10/2023

Fondements de l’unité de vie.
Aspects de l’unité de vie.
Identification avec le Christ.

Dans une homélie qu’il prononça à
l'Université de Navarre le 8 octobre
1967, saint Josémaria Escrivá de

1. 
2. 
3. 



Balaguer se souvenait : « J'avais
l'habitude de dire à ces étudiants et à
ces ouvriers, qui se joignaient à moi
vers les années trente, qu'ils devaient
savoir matérialiser la vie spirituelle.
Je voulais de la sorte éloigner d'eux
la tentation, si fréquente alors
comme aujourd'hui, de mener une
espèce de double vie : d'un côté la vie
intérieure, la vie de relation avec
Dieu ; de l'autre, une vie distincte et à
part, la vie familiale, professionnelle,
sociale, pleine de petites réalités
terrestres ». Et aussitôt, s'adressant
avec force à la foule qui l'écoutait, il
ajoutait : « il n'y a qu'une seule vie,
faite de chair et d'esprit et c'est cette
vie-là qui doit être — corps et âme —
sainte et pleine de Dieu : ce Dieu
invisible, nous le découvrons dans
les choses les plus visibles et les plus
matérielles » (Entretiens 114).

Le concept d'« unité de vie » que ces
mots développent fut l'un des aspects
centraux de la vie et des



enseignements de saint Josémaria.
Avec une profondeur et une force
inhabituelle, il vécut et expliqua cette
caractéristique de la vie chrétienne
vécue pleinement : l'harmonie, la
consonance, le fond choral,
l'interaction et l'unité dans lesquelles
doivent converger les divers aspects
de la vie d'un chrétien et ses activités
variées et multiples, quand, mues par
la grâce et la charité, elles sont
dirigées objectivement et
intentionnellement vers un seul but.
Et ceci - c'est en grande partie là son
originalité - se rapportant à tous les
chrétiens, en particulier au chrétien
ordinaire qui vit dans l'agitation des
circonstances ordinaires au milieu
du monde.

Dans le présent thème seront
commentés certains aspects de cette
notion et de cette réalité. Seuls les
aspects les plus fondamentaux seront
considérés, puisque sous l'expression
« unité de vie », on pourrait traiter de



toute l'existence chrétienne. Deux
textes du fondateur de l'Opus Dei
peuvent servir de base à notre brève
analyse : « La physionomie
spirituelle propre de l'Opus Dei - le
fondateur l'enseignera fortement - se
caractérise par l'union parfaite de
l'aspect ascétique avec l'aspect
apostolique, qui se fondent
harmonieusement et sont
imprégnées du caractère séculier de
l’Œuvre et de la condition également
séculière de ses membres ». Cette
physionomie spirituelle « se
manifeste surtout dans l'unité de vie,
simple et forte, des fidèles de l'Opus
Dei, qui crée dans leurs âmes le
besoin et comme l'instinct surnaturel
de purifier toutes les actions, de les
élever à l'ordre de la grâce, de les
sanctifier et d'en faire un instrument
d'apostolat » (cf. Statuta, 79, 80 ; cf. 
ibidem, 113)

1. Fondements de l'unité de vie



a) Le plan divin

Les plans de Dieu pour l'homme
révélaient dès le commencement -
c'est-à-dire dans la situation du
Paradis - une parfaite unité de vie,
bâtie sur l'harmonie de toutes les
forces humaines et sur la grâce
surnaturelle, comme principe d'une
vie supérieure, qui perfectionnait et
élevait tout ce qui était humain
naturel, et permettait à l'homme de
se diriger dans tous ses actes vers la
fin surnaturelle ultime. C'est
pourquoi, dit saint Thomas, Dieu
accorda à l'homme « l'aide de la
justice originelle en vertu de
laquelle, si l'esprit de l'homme était
soumis à Dieu, les forces inférieures
de son corps lui seraient totalement
soumises, de sorte que rien
n'entraverait le fait de tendre
totalement vers Lui » (qq. De Malo, 5,
a.1, c).



Cependant, même dans cette
situation, l'unité était pour l'homme
un but et une tâche, en raison de sa
liberté : « C’est lui qui, au
commencement, a créé l’homme et
l’a laissé à son libre arbitre » (Si, 15,
14). À l'unité qui appartient de façon
permanente à la personne et à
l'harmonie - naturelle,
préternaturelle et surnaturelle - de
tous les principes opératifs fondés
sur la nature et sur la grâce, l'homme
devait ajouter l'unité dynamique
existentielle, par le libre choix
permanent de la seule vraie fin
ultime : la glorification de Dieu par la
connaissance et l'amour.

Quand Adam pécha, en faisant entrer
en rébellion sa volonté contre celle
de Dieu, une autre rébellion se fit
jour dans ses forces inférieures ;
l'harmonie humaine était
profondément blessée (cf. S. Th., I-II,
q. 82, a. 4). Si, à l'origine, l'unité était
la tâche et le but de l'homme à cause



de sa liberté, après le péché originel -
c'est-à-dire dans l'état actuel de la
nature déchue - cette unité se
présente à nous également comme
une tâche pour une raison nouvelle :
à cause de la division et de la
disharmonie laissées en l'homme par
le péché originel, même après qu’il a
été pardonné.

De plus, en tant qu'autre source de
discorde intérieure, le monde
matériel est devenu hostile à
l'homme (cf. Gn 3, 17-18). Désormais,
la reconstruction de l'unité, de cette
harmonie humaine intérieure, allait
être une condition de la remise en
ordre de toute la création. Seule la
grâce – que Jésus-Christ nous a
conquise –, en guérissant et en
élevant la nature, restitue à l'homme
un principe d'unité capable de
permettre que tous ses actes soient
dirigés vers la fin surnaturelle. Pour
cela, avec la grâce, le chrétien reçoit
les vertus infuses, et en particulier la



charité, source prochaine d'actes
surnaturels qui l'unissent
effectivement à Dieu et « forgent
ainsi l'unité de l'existence humaine
» (Saint Clément de Rome,Ep. ad Cor.,
I).

Cette unité croissante entre les
puissances spirituelles, qui dérive de
la charité, est suivie d'une plus
grande maîtrise de l'âme sur les
forces sensibles : la volonté, sous le
règne de la charité, domine de plus
en plus toutes les énergies, et
l'homme acquiert cette « unité de vie,
simple et forte - comme on l'a dit au
début - qui crée le besoin et comme
l'instinct surnaturel de purifier
toutes les actions, en les élevant à
l'ordre de la grâce, de les sanctifier et
d'en faire un instrument d'apostolat
».

b) Correspondance à la grâce

Mais la grâce seule ne suffit pas.
Après la restauration de la nature



humaine, l'homme continue d'être
libre, et d'ailleurs cette restauration
n'est pas totale. Pour réaliser l'unité
de la vie, c'est-à-dire pour diriger
tous les actes vers la fin surnaturelle
ultime, il doit coopérer librement
avec la grâce. Cette coopération ne se
fait pas sans effort personnel, sans
lutter contre les tendances
désordonnées que la nature humaine
a héritées du péché originel. Pour
cette raison, Dieu « nous demande de
lutter » (QCP 114). C'est une « lutte
ascétique, intime, que chaque
chrétien doit soutenir contre tout ce
qui, dans sa vie, ne vient pas de
Dieu : contre l'orgueil, la sensualité,
l'égoïsme, la superficialité,
l'étroitesse de cœur » (QCP 73). Par
conséquent, dans ce monde,
l'harmonie de nos facultés, l'unité de
vie qui découle de la grâce, est in
fieri, en devenir, comme puissance et
force pour y parvenir, et doit
compter sur la coopération
personnelle, en supprimant les



obstacles à la grâce, et en luttant
contre l'égoïsme individuel.

Par conséquent, on peut dire que la
lutte intérieure est une tâche de
construction de l'unité de vie, en
soutenant l'œuvre de la grâce. Dans
un premier temps, elle requiert une
multiplicité de pratiques ascétiques
qui semblent dispersées ; mais cette
apparente complexité de
composition et d'agrégation - qui en
réalité est toujours unitaire par
rapport à la fin - se résout dans une
unité supérieure. Au fur et à mesure
qu'elle grandit dans la grâce, l'âme
passe de l'effort pour ajouter et unir,
à une unité supérieure qui englobe
plus, de sorte que ces actes, qui
semblaient d'abord dispersés, sont de
plus en plus explicitement informés
par la charité, jusqu'à ce qu'un
moment arrive où l'âme ne les
éprouve plus comme divers (cf. AD
296).



c) Droiture d'intention

La lutte du chrétien pour
correspondre à la grâce dans les
domaines les plus divers de son
activité commence par la décision
ferme et opérative d'identifier sa
volonté avec celle de Dieu. Cette
identification est suivie, de manière
analogue à la façon dont le péché a
causé la désintégration, par une
harmonie croissante de toutes ses
puissances qui finissent par se
retrouver dans la recherche
incessante de Dieu.

Ainsi, l'unité de vie se forge au
moyen de cette volonté exclusive de
l'ordination à Dieu comme Fin
Ultime, dans chaque action. C'est ce
qui rend la volonté bonne, accordant
à l'homme la rectitude d'intention.
C'est pourquoi, dans l'enseignement
de saint Josémaria, le cœur de la lutte
chrétienne pour l'unité de vie est
simple et clair : chercher toujours et



en toutes choses seulement l'amour
et la gloire de Dieu (cf. C 768).

Cette vie en présence de Dieu devient
ainsi « l’axe » de « l'unité de vie » (cf.
QCP 11). Ainsi disparaît le danger de
ne considérer la référence
personnelle à Dieu que comme une
dimension différente et séparée des
autres qui composent la vie du
chrétien. Cette référence doit remplir
toute l'existence personnelle
chrétienne qui, en recevant son unité
de l'amour pour Dieu, est une vie en
présence de Dieu ; d'un Dieu qui est
notre Père. Unité de vie, plénitude de
la charité, présence de Dieu, sens de
la filiation divine : des réalités qui,
dans l'enseignement du fondateur de
l'Opus Dei, se manifestent à nous
dans leur lien le plus intime.

2. Aspects de l'unité de vie

Depuis cette perspective unitaire de
la vie chrétienne, on découvre la
possibilité concrète de surmonter



certains dilemmes qui proviennent
de la décomposition des forces
naturelles par le péché originel et les
péchés personnels. Ce sont les
contrapositions – naturel-surnaturel,
contemplation-action, sanctification
personnelle-effort apostolique,
doctrine-vie, obéissance-liberté, etc. -
que notre nature blessée éprouve en
quelque sorte, mais qui ne peuvent
être élevées à la catégorie de
principes constitutifs, confondant la
dignité de la nature avec les
symptômes de sa corruption
partielle. Dans les enseignements de
saint Josémaria, surmonter ces
dilemmes est une conséquence,
naturelle et nécessaire, de recherche
de la plénitude de la vie chrétienne :
recherche, pour la première fois
dans l'histoire de l'Église, exigée du
chrétien ordinaire, de l'homme de la
rue, non malgré sa situation dans le
monde, mais précisément à travers et
au moyen de cette condition



personnelle au milieu des réalités
temporelles.

a) L'humain et le divin

Parmi ces manifestations ou aspects
de l'unité de l'existence chrétienne, il
faut signaler en premier lieu l'union
du naturel et du surnaturel, de la
nature et de la grâce, qui n'est pas
juxtaposition, mais guérison,
perfection et élévation de l'humain à
l'ordre surnaturel. L'enseignement
du fondateur de l'Opus Dei présente
constamment une vision
d'incarnation – non de substitution –
du divin dans l'humain : « Dieu veut
que nous soyons très humains, si
nous acceptons de nous considérer
comme ses enfants. Que notre tête
touche le ciel, mais que nos pieds
soient bien assurés sur la terre. Le
prix pour vivre en chrétien ne
consiste pas à cesser d’être des
hommes ou à renoncer à l’effort pour
acquérir ces vertus que certains



possèdent, même sans connaître le
Christ. Le prix de chaque chrétien,
c’est le Sang rédempteur de Notre
Seigneur qui veut — j’y insiste — que
nous soyons très humains et très
divins, et appliqués à L’imiter chaque
jour, Lui qui est perfectus Deus,
perfectus homo » (AD 75).

Le Christ est aussi et expressément le
modèle du chrétien dans son unité
divino-humaine : sans confusion,
mais sans séparation. L'imitation de
Celui qui est Homme parfait et Dieu
parfait, donne à l'unité de vie un
caractère christocentrique : « Si,
vivant dans le Christ, nous faisons de
Lui notre centre, nous découvrons le
sens de la mission qui nous a été
confiée, nous avons un idéal humain
qui devient divin, de nouveaux
horizons d'espérance s'ouvrent
devant notre vie, et nous parvenons
à sacrifier avec joie non plus tel ou
tel aspect de notre activité, mais
toute notre vie, en lui donnant ainsi,



paradoxalement, l'accomplissement
le plus profond » (Entretiens 88).

À cette lumière et surtout à partir de
cette expérience vécue, il n'y a aucun
risque de tomber dans deux faux
extrêmes : « Une certaine mentalité
laïque et d’autres formes de pensée
que nous pourrions appeler piétistes
s’accordent à ne pas voir dans le
chrétien un homme entier et
complet. Pour les premiers, les
exigences de l’Évangile étoufferaient
les qualités humaines ; pour les
autres, la nature déchue mettrait en
danger la pureté de la foi. Le résultat
est le même : la méconnaissance de
la profondeur de l’Incarnation du
Christ, l’ignorance de ce que le Verbe
s’est fait chair, homme, et il a
demeuré parmi nous (Jn 1, 14) » (AD
74).

b) La vie ordinaire

Être « très humain et très divin »,
comme expression de l'unité



intérieure du naturel et du
surnaturel, correspond
extérieurement à un autre aspect
capital dans l'enseignement et dans
la vie du fondateur de l'Opus Dei,
auquel, dès le début de ces pages, on
a nécessairement fait référence : la
sanctification de toutes les activités
humaines ; la rencontre avec Dieu,
l'amour de Dieu, dans toutes et
chacune des actions, aussi peu
transcendantes qu'elles puissent
paraître : « Il n'y a pas d'autre
chemin, mes enfants : ou nous
savons trouver le Seigneur dans
notre vie ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais » (Entretiens 114).

Dans la vie humaine, tout entière
champ et matière de la sanctification,
le travail occupe une place d'une
importance particulière. « Le travail
naît de l'amour, manifeste l'amour et
s'ordonne à l'amour. Nous
reconnaissons Dieu, non seulement
dans le spectacle que nous offre la



nature, mais aussi dans l'expérience
de notre travail et de notre effort. Le
travail est ainsi prière, action de
grâces, parce que nous savons que
c'est Dieu qui nous a placés sur terre,
nous savons qu'Il nous aime et que
nous sommes les héritiers de ses
promesses. Il est juste qu'Il nous
dise : Soit que vous mangiez, soit que
vous buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu (1 Co
10, 31) » (QCP 48).

c) Contemplation et action

« Maniement des sciences les plus
abstraites ou habileté technique, tout
peut et doit conduire à Dieu. Car il
n'est pas de tâche humaine qui ne
soit sanctifiable, qui ne soit une
occasion de se sanctifier
personnellement et de collaborer,
avec Dieu, à la sanctification de tous
ceux qui nous entourent. Ce n'est pas
au fond d'une vallée mais au sommet
de la montagne que doit briller la



lumière de ceux qui suivent Jésus-
Christ : alors, voyant ce que vous
faites de bien, ils rendront gloire à
votre Père qui est aux cieux (Mt 5, 16).
Travailler ainsi, c'est prier. Étudier
ainsi, c'est prier. Faire ainsi de la
recherche, c'est prier : nous n'en
sortons jamais ; tout est prière, tout
peut et doit nous mener à Dieu,
nourrir ce dialogue continuel avec
Lui, du matin au soir. Tout travail
digne peut être prière ; et tout travail
qui est prière est apostolat. C'est ainsi
que l'âme s'affermit, dans une unité
de vie simple et solide » (QCP 10).

Contemplation et action, enseigne
saint Josémaria, ne s'opposent pas,
mais s'imposent mutuellement.
L'unité de vie, en surmontant le
dilemme entre l'action et la
contemplation, conduit les chrétiens
à être - selon une phrase mille fois
répétée par le fondateur – « des âmes
contemplatives, en pleine rue, au
milieu de notre travail, [et à]



entretenir avec Dieu une
conversation qui ne doit pas fléchir
tout au long de la journée. C’est là le
seul chemin si nous prétendons
marcher loyalement sur les pas du
Maître » (AD 238).

L'exigence de suivre ce chemin, de
dépasser la dichotomie entre
contemplation et action, est à
nouveau présentée comme une «
marche sur les traces du Maître » ;
c'est-à-dire comme exigence de
l'incarnation, comme dimension
christocentrique de la vie chrétienne
qui, en cela aussi, se concrétise dans
l'imitation la plus parfaite possible
de Celui - le Christ - qui, sur cette
terre, a uni dans son Humanité l'être 
comprehensor et viator (cf. S.Th., I, q.
9, a. 13).

d) Sainteté et apostolat

Le dépassement, non seulement
théorique mais aussi pratique, de
l'opposition possible entre prendre



soin de son propre perfectionnement
et se consacrer au service des autres,
à l'apostolat, naît à nouveau de la
vision profondément chrétienne de
toutes choses ; à partir d'une vision
qui part du mystère du Christ : « Il
n'est pas possible de séparer, chez le
Christ, son être de Dieu-Homme de sa
fonction de Rédempteur. Le Verbe
s'est fait chair et Il est venu sur la
terre ut omnes homines salvi fiant,
pour sauver tous les hommes. Avec
nos misères et nos limitations
personnelles, nous sommes d'autres
Christs, le Christ Lui-même et nous
aussi sommes appelés à servir tous
les hommes » (QCP 106). Il n'est donc
pas possible, même en nous, de
séparer notre être d'hommes «
divinisés » (sanctification) de la
fonction de co-rédemption
(apostolat). Cette unité nécessaire
entre la sanctification personnelle et
l'apostolat est une exigence de la
charité, qui est constitutivement une
seule vertu, qui rend possible



l'amour surnaturel de Dieu et
l’amour des hommes pour Dieu (cf.
S.Th, II-II. Q. 66, a .6c).

Si la sanctification individuelle et
l'apostolat sont inséparables, comme
la sanctification est une tâche
constante, en tout temps et dans
toutes les activités, il s'ensuit que
tout dans la vie chrétienne est aussi
un apostolat. Il ne s'agit pas d'une
activité chrétienne parmi d'autres,
mais d'une dimension de toute
l'existence du chrétien conforme à sa
vocation. « L’apostolat, ce désir
brûlant qui consume le cœur de tout
chrétien, est intimement lié à son
travail de tous les jours : il se
confond avec le travail même, qui
devient une occasion de rencontrer
personnellement le Christ » (AD 264).

3. Identification avec le Christ

Après ce bref tour d'horizon des
enseignements du fondateur de
l'Opus Dei sur l'unité de vie, il est



clair que les différents aspects qui
ont été à peine évoqués dans ces
pages pourraient être beaucoup plus
développés. De plus, d'autres
auraient pu être envisagés ; par
exemple : l'unité entre magnanimité
et humilité, entre pauvreté et
magnificence, entre force et charité,
entre enfance spirituelle et maturité
humaine, entre liberté et obéissance,
entre doctrine et vie, etc. Comme il
est dit au début de ce thème, l'unité
de vie concerne, par définition, tous
les aspects de l'existence chrétienne.

En conclusion, il semble opportun de
considérer à nouveau l'essence
christocentrique de l'unité de vie
dans toutes ses manifestations. La
plénitude chrétienne est plénitude de
charité (cf. Col 3, 14), et cela donne
pleine unité à la vie naturelle et
surnaturelle du chrétien, qui devient
effectivement une, précisément
parce que « le Christ vit dans le
chrétien. (…) La vie du Christ est



notre vie » (QCP 103). Cette
identification au Christ est l'œuvre
de Dieu en nous : « L'effusion de
l'Esprit Saint, en nous rendant
semblables au Christ, nous amène à
nous reconnaître enfants de Dieu. Le
Paraclet, qui est charité, nous
apprend à imbiber toute notre vie de
cette vertu ; et consummati in unum
(Jn 17, 23), devenus un avec le Christ,
nous pouvons être au milieu des
hommes, ce que saint Augustin dit de
l’Eucharistie : signe d'unité, lien de
l'Amour (In Ioann. Ev. Tract., 26, 13)
» (QCP 87).

Pour cette raison, la lutte intérieure
pour s'identifier à Jésus consiste à
« [laisser] sa vie se manifester en
nous, afin que l'on puisse dire que
chaque chrétien est non plus alter
Christus, mais ipse Christus, le Christ
lui-même ! » (QCP 104). L'unité de vie
se manifeste ainsi pour nous comme
imitation ou, mieux, participation à
l'unité suprême du divin et de



l'humain réalisée dans l'Incarnation
du Fils de Dieu, dans le Christ, en Qui
s’accomplit l'Alliance parfaite et
définitive entre Dieu et l'homme,
entre le Ciel et la terre (cf. LG, 9).

La Sainte Croix occupe une place
centrale dans l'œuvre de la
Rédemption et, par conséquent, dans
l'identification de chacun au Christ. «
Lorsque nous luttons pour être
véritablement ipse Christus, le Christ
lui-même, alors l'humain et le divin
s'entremêlent dans notre vie. Tous
nos efforts — même les plus
insignifiants — acquièrent une
valeur d'éternité, car ils s'unissent au
sacrifice de Jésus sur la Croix
» (Chemin de Croix, Xème Station). Et,
en raison de l'identité substantielle
du Sacrifice du Calvaire avec le
Sacrifice de l'Eucharistie, « le
Fondateur de l'Opus Dei considère la
Sainte Messe comme le centre et la
racine de la vie chrétienne. Ce n'est
pas un événement qui survient, mais



une réalité surnaturelle et pérenne
qui imprègne chaque instant de la
journée » (DEL PORTILLO, «
Présentation », in QCP, p. 14 ; cf. PO,
14). La Messe est nécessairement
racine, dans la mesure où en elle le
Sacrifice de la Rédemption est
renouvelé et tout le bien de l'Église
est contenu. Mais en plus, elle doit
être le centre autour duquel tourne
chaque instant de l'existence, comme
pôle d'attraction et dispensateur de
sens. Ainsi s'accomplit une unité de
vie, consistant en ce que toute
l'existence du chrétien soit, d'une
certaine manière, une Messe : il s'agit
de faire en sorte, comme disait saint
Josémaria, que « toute la vie
devienne une louange perpétuelle à
Dieu : prière constante et réparation
constante, supplication et sacrifice
pour tous les hommes. Et tout cela,
en union intime et assidue avec le
Christ Jésus, dans le Saint Sacrifice de
l'Autel » (Lettre III-28-1955, n. 4 : AGP,
série A.3, 94-1-1).



C'est la volonté de Dieu que sa Mère,
Marie Très Sainte, soit Médiatrice de
notre identification avec Jésus, afin
que celle qui est la Mère du Christ
selon la nature humaine, soit aussi la
Mère – selon la grâce – de tous les
hommes, appelés à être ipse Christus.
Elle, en effet, « a coopéré avec sa
charité pour que les fidèles,
membres de ce Chef, dont elle est
effectivement la Mère selon le corps,
naissent dans l'Église » (SAINT
AUGUSTIN, De sanc. Virg., 6). Par
conséquent, la fréquentation, la
dévotion, l'amour pour la Sainte
Vierge n'est pas quelque chose qui se
juxtapose à l'essence
christocentrique de la vie
surnaturelle, mais qui renforce
l'unité de vie centrée sur l'amour de
Dieu dans le Christ. Comme
Monseigneur Escrivá de Balaguer l'a
recommandé de mille manières, avec
sa parole et son exemple, « si vous
cherchez Marie, vous trouverez Jésus
» (QCP 144).



Thèmes connexes : Contemplation ;
Filiation divine ; Identification avec
Christ ; Présence de Dieu ; Sainte
Messe ; Sainteté, appel universel à la ;
Travail, Sanctification du ; Vie
ordinaire, sanctification de la.

Bibliographie : Statuta Operis Dei ou
Codex iuris particularis seu Statuta
Praelaturae Sanctae Crucis et Operis
Dei, in OIG, pp. 309-346 et in IJC, p.
628-657 ; CEC, nn. 2083-2550 Ernst
BURKHART - Javier LÓPEZ Vie
quotidienne et sainteté dans
l'enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle, I-III,
Madrid, Rialp, 2010-2013 ; José Luis
ILLANES Traité de théologie
spirituelle, Pampelune, EUNSA, 2007 ;
Raúl LANZETTI, « L’unità di vita e la
missione dei fedeli laici
nell’Esortazione Apostolica
Christifideles laici » Romana.
Bollettino della Prelatura della Santa
Croce e Opus Dei, (1989), p. 300-312 ;
Fernando OCÁRIZ BRAÑA- Ignacio



DE CELAYA URRUTIA Vivre en enfants
de Dieu. Études sur le Bienheureux
Josémaria Escrivá, Pampelune,
EUNSA, 1993 ; Álvaro DEL PORTILLO,
« Homélie en l'église de San Girolamo
della Carità, à l'occasion de la rentrée
universitaire 1985-1986 du Centre
académique romain de la Sainte
Croix. Rome (15 octobre 1985)
"Romana. Bollettino della Prelatura
della Santa Croce et Opus Dei, 1
(1985), pp. 68-70.

Ignacio DE CELAYA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
unite-de-vie/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-unite-de-vie/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-unite-de-vie/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-unite-de-vie/

	UNITÉ DE VIE

