
opusdei.org

TEMPÉRANCE

1. Signification. 2. Éléments de
la tempérance.

24/10/2023

Signification
Éléments de la tempérance

La vertu de tempérance est
directement liée aux appétits de
l'homme, qui tendent vers les biens
liés à la conservation de l'individu et
de l'espèce. Au sens large, elle

1. 
2. 



s'applique à toutes les aspirations
humaines, y compris intellectuelles,
qui doivent être recherchées de
manière ordonnée et sans excès. En
bref, elle se réfère à la maîtrise des
instincts et aspirations, et encourage
les gens à vivre conformément à ce
qu'exigent la dignité de la personne
humaine et la vocation chrétienne ; il
s'agit avant tout de vivre avec la
même dignité sobre avec laquelle le
Christ a vécu. Saint Josémaria
l'exprime au point 2 de Chemin, qui
transcende la tempérance, mais
l'englobe : « Dieu veuille que ton
comportement et tes conversations
fussent tels que l’on pût dire en te
voyant ou en t’écoutant parler : voilà
quelqu’un qui lit la vie du Christ ! »

Saint Josémaria donne à ses
enseignements sur la tempérance un
accent conforme à sa considération
de la personne humaine qui est un
ensemble unifié de corps et d'esprit,
conforme aussi à la reconnaissance



de la dignité de la matière et de tout
ce qui est créé, à la lumière de la
bonté originelle de la création et de
la recréation opérée par le Christ
dans la nouvelle économie de la
grâce.

1. Signification et contexte

Saint Josémaria considère la vertu de
tempérance sous un double aspect.
D'une part, fidèle à la tradition
théologico-morale, il souligne son
caractère de modération. « Essayons
de tout faire avec mesure, c'est en
cela que consiste la tempérance
» (Instruction, mai-1935/14-IX-1950,
n. 65 : AGP, série A.3, 90-1-2). La
tempérance « modère », « tempère »
l'attirance des plaisirs les plus forts
chez l'homme, qui sont l'appétit de
manger et de boire, et l'appétit
sexuel, ainsi que les fringales
intellectuelles ou de pouvoir. La
tempérance met de l'ordre à
l'intérieur de la personne, canalise



les forces vitales pour qu'elles
deviennent une source d'énergie
pour l'épanouissement personnel.

D'un point de vue positif, la
tempérance peut être considérée
comme une maitrise de soi[1], comme
l'harmonie qui s'établit entre
l'appétit et la raison – illuminée par
la foi chez le chrétien – , par laquelle
l'homme parvient à se dominer et à
être au-dessus de l'attrait des
passions et des offres séduisantes de
l'ambiance qui empêchent d'aimer
Dieu. « La tempérance est la maîtrise
de soi » (AD 84). « Si tu n’es pas
maître de toi-même, quand bien
même serais-tu puissant, ta
puissance m’afflige et me fait rire
» (C 295). Le terme espagnol «
señorío » fait allusion à un sens
profond de dignité et d'intégrité, qui
est lié à la notion classique de cette
vertu (la sophrosyne grecque), et
connote à la fois l'harmonie
intérieure et la maîtrise des passions.



Le même sens analogue de « señorío
» se manifeste dans le verbe que
saint Josémaria utilise dans une
autre phrase : « La tempérance 
éduque l’âme dans la sobriété, la
modestie, la compréhension » (AD
84 ; les italiques sont nôtres). «
Éduquer » évoque la « bonne
parentalité », l'éducation soignée de
ceux qui savent agir avec puissance
et avec modération intelligente sur
les biens créés, autre allusion directe
à la notion classique de cette vertu.

La tempérance n'implique pas le
mépris des biens créés, mais la
conscience de la dignité de la
personne et l'appréciation de son
corps. Le sens positif que saint
Josémaria donne à la tempérance
contraste à la fois avec les
matérialismes et les sensualismes et
avec les faux spiritualismes. Tant la
posture matérialiste (l'homme en
tant que matérialité pure et simple)
que spiritualiste désaxée (l'homme



en tant qu'esprit transcendant, uni à
une réalité matérielle dégradante)
finissent par mépriser la corporalité
et réduire la tempérance à l'une de
ses parties, que ce soit la sobriété,
l'abstinence ou la continence. Pour
cette raison, saint Josémaria souligne
la valeur du matériel, du corporel (y
compris de la sexualité) et du monde
en général. Il propose un
matérialisme chrétien (cf. Entretiens
113) et tient pour acquis que les
sentiments, les désirs et les affections
– toute la corporalité – sont un don et
une force intrinsèque de la personne,
qui doivent être orientés et dirigés
vers l'excellence de la vie. La
créature humaine étant le fruit de la
sagesse et de l'amour créateur,
comment ne pas aimer les réalités
matérielles, qui non seulement ne
sont pas un frein, mais qui sont le
canal et le lieu de la rencontre avec
Dieu et la manière dont se
matérialisent les réalités spirituelles
de la personne ?



Entre autres dons, Dieu a concédé au
fondateur de l'Opus Dei une
compréhension profonde de la
filiation divine dans le Christ. Saint
Josémaria a vivement expérimenté
dans son existence terrestre la
conscience d'être un fils qui se sait
aimé de Dieu son Père, réalité
fondatrice de l'activité de toutes les
puissances de l'âme et des réalités
spirituelles. Dans son enseignement,
pratiquement toutes les vertus sont
accompagnées de l'adjectif « filial ».
Il le fait d'une manière particulière
lorsqu'il parle de la tempérance qui,
en s'incarnant dans l'affectivité
sensible, en la modelant de
l'intérieur, imprime dans le chrétien
un vif sentiment filial qui imprègne
sa conduite. Un passage central 
d'Amis de Dieu revient sur cette idée :
« Ne l’oubliez pas : celui qui ne se sait
pas enfant de Dieu ignore sa vérité la
plus intime, et est réduit à agir sans
la puissance et la force de ceux qui
aiment le Seigneur par-dessus toutes



choses » (AD 26). Le chrétien, se
sachant enfant, se sait destinataire
d'une initiative divine, qui fait non
seulement de lui une créature
favorite, mais élève sa condition
humaine en la dotant d'un être
nouveau dans le Christ, et configure
une nouvelle personnalité : une
nouvelle manière de sentir, de
vouloir, une nouvelle manière de
vivre l'amour, car la tempérance
surnaturelle assume les énergies de
l'affectivité et les canalise pour que
l'homme aime Dieu de tout son cœur,
de toute son âme et de tout son esprit
(Cf. Mc 12, 30 ; Mt 22, 37). Ainsi, la
conscience de la filiation divine
transforme la tempérance ; cette
dernière acquiert ainsi une
dimension théologique car elle nous
fait participer à la vie même du
Christ et à sa charité. « Que chacun
de vous extirpe de sa vie personnelle
tout ce qui gêne la vie du Christ en
lui : le goût du confort, la tentation
de l'égoïsme, la tendance à briller. Ce



n'est qu'en reproduisant en nous
cette vie du Christ que nous pourrons
la transmettre aux autres » (QCP
158).

2. Éléments de la tempérance

Avant d'aborder la doctrine
spécifique de saint Josémaria sur la
tempérance, il convient de
considérer quelques données
anthropologiques qui méritent d'être
décrites de manière plus structurée.
Chez la personne il y a deux niveaux
d'instances appétitives : sensible
(appétit irascible ou pulsions et
appétit concupiscible ou désirs) et
rationnel ou supérieur (volonté et
raison pratique). La tempérance
règle les désirs sensibles ou
concupiscibles. Les deux niveaux
(sensible et rationnel) ne sont pas des
forces parallèles ; ils ne sont pas non
plus antagonistes, comme si chacun
tendait à s'exclure mutuellement : ils
sont plutôt en harmonie, orientés



vers la réalisation de la vie humaine.
La tendance concupiscible a une
aptitude naturelle à être intégrée par
le niveau appétitif supérieur, à
travers la tempérance, bien que cette
intégration suppose des efforts et des
difficultés : après le péché originel, la
capacité de la volonté à réaliser le
bien total de la personne a diminué
(mais elle n’est pas détruite).

Citons un texte d'Amis de Dieu qui
présente in nuce les principaux
éléments de la doctrine de saint
Josémaria. C'est un texte long, mais
qu’il est utile de reproduire
intégralement.

« La tempérance est maîtrise de soi.
Tout ce que nous ressentons dans
notre corps et dans notre âme ne doit
pas être satisfait de façon débridée.
Tout ce qui peut se faire n’est pas
bon à faire. Il est plus facile de se
laisser entraîner par les impulsions
dites naturelles ; mais ce chemin



débouche sur la tristesse, l’isolement
dans la misère personnelle.

« Certains – poursuit-il– ne veulent
rien refuser à leur estomac, à leurs
yeux, à leurs mains ; ils refusent
d’écouter ceux qui leur conseillent de
mener une vie honnête (…). Je veux
examiner les fruits de la tempérance,
je veux voir l’homme vraiment
homme, détaché de ces choses qui
brillent mais sont sans valeur, telles
ces babioles dont s’empare la pie. Un
tel homme sait se passer de ce qui
nuit à son âme, et il se rend compte
que son sacrifice n’est qu’apparent :
parce qu’en vivant de la sorte — avec
le sens du sacrifice — il se délivre de
beaucoup d’esclavages et il en vient,
dans l’intimité de son cœur, à
savourer tout l’amour de Dieu ».

Et il conclut : « la vie retrouve alors
les nuances que l’intempérance
estompait ; nous sommes en mesure
de nous préoccuper des autres, de



partager ce qui nous appartient avec
tout le monde, de nous consacrer à
de grandes tâches. La tempérance
éduque l’âme dans la sobriété, la
modestie, la compréhension ; elle lui
procure une modestie naturelle qui
est toujours attrayante, tant il est vrai
que la suprématie de l’intelligence se
remarque dans la conduite. La
tempérance n’implique pas
limitation, mais grandeur. Il y a
davantage de privation dans
l’intempérance, où le cœur abdique
pour suivre la première chose que lui
présente le triste tintement de grelots
de fer blanc » (AD 84).

Dans le texte cité, la vertu humaine
de la tempérance est décrite en
référence à quatre points
fondamentaux. Tout d'abord, saint
Josémaria, conscient de cette lutte
intérieure que tout homme mène
avec lui-même pour atteindre le bien
de la personne, encourage
continuellement à ne pas se laisser



dominer par des désirs sensibles : «
Tout ce que nous ressentons dans
notre corps et dans notre âme ne doit
pas être satisfait de façon débridée.
Tout ce qui peut se faire n’est pas
bon à faire. Il est plus facile de se
laisser entraîner par les impulsions
dites naturelles » (AD 84). Quand
l'homme ne refuse rien aux instincts,
il s'ensuit à la longue l'isolement, le
repli sur soi ; « ce chemin débouche
sur la tristesse, l’isolement dans la
misère personnelle » (AD 84). Il est
logique que ce soit le cas, car si, pour
atteindre un bien partiel et sensible,
l'homme renonce à son bien en tant
que personne, il peut d'abord
éprouver du plaisir ; mais à la fin
cette expérience ne produit que la
privation, rendant hommage à son
propre égoïsme. « Il y a davantage de
privation dans l’intempérance, où le
cœur abdique » (AD 84), que dans ce
qui est requis par la recherche d'un
grand idéal. Si l'homme choisit de
grands idéaux, il peut d'abord



expérimenter l'opposition et la
résistance, mais il obtiendra toujours
le fruit positif de la victoire du bien
supérieur. « La tempérance
n’implique pas limitation, mais
grandeur » (AD 84).

En second lieu, on peut rappeler que
la tempérance permet à la personne
de répondre aux exigences de la
charité dans l'exercice de ses devoirs,
elle nous met en mesure « de nous
préoccuper des autres, de partager ce
qui nous appartient avec tout le
monde, de nous consacrer à de
grandes tâches » (AD 84). Nous
sommes face à une autre
caractéristique essentielle qu'il
convient de souligner. Le chrétien a
besoin de tempérance pour pouvoir
vivre la charité, il a besoin d'ordre
dans ses appétits, d'équilibre dans
ses instincts pour pouvoir aimer les
autres de l'amour du Christ. Et, à son
tour, la tempérance a besoin de la
charité pour atteindre sa plénitude



de sens, c'est-à-dire pour être une
vertu de celui qui se sait fils de Dieu
et appelé à racheter avec le Christ.
On ne saurait cultiver la tempérance
indépendamment de la charité, car
ce serait ignorer la cause principale
de sa croissance. Si l'amour
manquait, même s'il y avait
répétition matérielle d'actes en eux-
mêmes modérés, il n'y aurait pas
d'augmentation réelle de la vertu, car
seul l'amour est la cause de
l'accomplissement continu des actes
vertueux.

En troisième lieu, saint Josémaria est
conscient que chaque victoire de la
tempérance implique un
accroissement de la liberté. La
personne tempérée « sait se passer
de ce qui nuit à son âme, et (...) se
rend compte que son sacrifice n’est
qu’apparent : parce qu’en vivant de
la sorte — avec le sens du sacrifice —
[elle] se délivre de beaucoup
d’esclavages et (...) en vient, dans



l’intimité de son cœur, à savourer
tout l’amour de Dieu » (AD 84). La
tempérance est un principe
libérateur, car elle permet de vivre
avec légèreté et spontanéité, sans
attaches, par amour de Dieu. Dans le
texte cité, la liberté a un rapport
essentiel avec l'amour et l'amour
avec la tempérance. Lorsque l'amour
se conforte dans des décisions qui
poussent à agir avec modération de
manière cohérente et stable, il y a
une croissance de la liberté, car il est
possible de mieux aimer Dieu et de
savourer les dons divins.

Le quatrième aspect pris en compte
par saint Josémaria est qu'une
beauté morale, qui attire par son
harmonie et son équilibre,
transparaît dans des actions
tempérées. La tempérance « procure
une modestie naturelle qui est
toujours attrayante, tant il est vrai
que la suprématie de l’intelligence se
remarque dans la conduite » (AD 84).



L'effet extérieur que la vertu de
tempérance produit chez le chrétien,
saint Josémaria l'appelle, en utilisant
une phrase paulinienne mais en la
qualifiant d'un sens tout à fait
original : « bonus odor Christi » (2 Co
2, 15). La tempérance rayonne d'une
beauté spirituelle qui reflète une
maîtrise totale des puissances et des
sens. Ce port calme et plein d'onction
est le fruit de l'ordre intérieur que la
tempérance préserve et défend, et
traduit une forte attirance pour Dieu.
« Les hommes attendent de nous ce « 
bonus odor Christi » (2 Co 2, 15) qui,
soutenu par notre tempérance, les
enflamme et les entraîne
» (Instruction, mai-1935/14-IX-1950,
n. 65 : AGP, série A.3, 90-1-2).

De ce point de vue, la tempérance est
étroitement liée à la manière de se
comporter, à ce qu'on appelle
généralement une bonne éducation.
Ainsi la tempérance est aussi source
de vertus proprement humaines et



nécessaires à la coexistence et à
l’atteinte de la sainteté au milieu du
monde : la délicatesse dans les
relations, la maîtrise de soi,
l'élégance, la pudeur, la modestie, le
détachement, la sobriété, l'affabilité,
le goût, la finesse d’esprit. Un
chapitre intéressant de la doctrine de
saint Josémaria est celui du repos : le
cœur de sa prédication est que le
repos n'implique pas de ne rien faire,
mais de se distraire dans des activités
qui nécessitent moins d'efforts. Saint
Josémaria va même plus loin et lui
donne une portée apostolique en
parlant d'un « apostolat des loisirs »,
de la convenance de remplir les
réunions de famille, les promenades,
les spectacles, etc. de contenu
apostolique. « Il est urgent de
rechristianiser les fêtes et les
coutumes populaires. — Il est urgent
d’éviter que les spectacles publics ne
connaissent que cette alternative : ou
mièvres, ou païens. Demande au
Seigneur que des gens s’attellent à



cette tâche urgente que nous
pourrions appeler “ l’apostolat des
loisirs ” » (C 975).

Comme toutes les vertus, la
tempérance a un juste milieu qui, en
partie, dépend de notre propre
sensibilité. C’est la raison qui indique
la manière de satisfaire l'inclination
à manger et à boire, mais la manière
de la satisfaire doit être en accord
avec le bien de la personne. Bien
qu'il ne le mentionne pas
expressément, le sujet de la
tempérance, pour saint Josémaria, ne
se trouve pas dans la volonté, mais
dans la sensibilité. Cela se reflète
dans l'invocation au Saint-Esprit qu'il
composa en 1934 : « Viens, ô Saint-
Esprit, éclaire mon intelligence pour
connaître tes commandements ;
fortifie mon cœur contre les
embûches de l'ennemi ; enflamme
ma volonté » (Prière manuscrite,
avril 1934 : AGP, P01, 1983, p. 21). Ce
qu'il demande, c'est la force dans



l'appétit sensible, qu'il appelle « cœur
», car ce qui est détourné, c'est le
désir sensible et non la volonté, qui
est une puissance naturellement
droite (voluntas ut natura). Dans ce
contexte, on comprend bien le point
de Chemin qui dit : « Ôte-moi, Jésus,
cette gangue repoussante de
pourriture sensuelle qui recouvre
mon cœur, pour que j’entende et
suive facilement les appels du
Paraclet dans mon âme » (C 130). Ce
qu'il demande vraiment, c'est un
cœur capable d'être sur la Croix,
identifié au Christ, attentif à un bien
supérieur.

La tempérance, en définitive,
constitue une solide poutre pour la
vie du chrétien, qui se sait
corrédempteur avec le Christ, parce
qu'il reflète le visage du Christ aux
yeux des autres. Ce n'est pas en vain
que saint Josémaria s'y réfère comme
« vertu cardinale, de cardo, pivot,
charnière : point d'appui ferme



» (Instruction, mai-1935/14-IX-1950,
n. 65 : AGP, série A.3, 90-1-2).

Thèmes connexes : Chasteté ;
Détachement

Bibliographie : CECH pp. 38, 126,
367, 679-682, 770 ; Ernst BURKHART -
Javier LÓPEZ Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual II, Madrid, Rialp, 2011, pp.
449-450 ; Josef PIEPER Las virtudes
fundamentales, Madrid, Rialp, 1997 ;
S.Th., II-II.

[1] NdT « señorío » en espagnol.

Cecilia ECHEVARRIA FALLA



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
temperance/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-temperance/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-temperance/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-temperance/

	TEMPÉRANCE

