
opusdei.org

SÉCULARITÉ

1. La sécularité dans le message
de saint Josémaria. 2. L’amour
du chrétien pour le monde. 3.
Implications pratiques de la
sécularité. 4. Sécularité, «
mentalité laïque » et « âme
sacerdotale ». 5. Sécularité et
large autonomie des laïcs dans
les questions temporelles.

11/11/2023

1. La sécularité dans le message de
saint Josémaria.



2. L’amour du chrétien pour le
monde.

3. Implications pratiques de la
sécularité.

4. Sécularité, « mentalité laïque » et «
âme sacerdotale ».

5. Sécularité et large autonomie des
laïcs dans les questions temporelles.

Bien que l'adjectif « séculier » soit
plus ancien, et que le nom latin 
saeculum, dont il est issu, se retrouve
déjà dans les écrits apostoliques, le
terme « sécularité » ne s'est répandu
qu'à partir de la seconde moitié du
XXe siècle (cf. ILLANES, 2003, p. 132).
La réflexion théologique sur la
sécularité a évolué à partir d'une
époque où elle s'est trouvée liée à la
Constitution Dogmatique Lumen
gentium, où l'on ne parle de
sécularité qu'en relation avec les
fidèles laïcs (LG, 31), jusqu'à une
étape ultérieure où le terme est pris



dans un sens plus large, en
l'appliquant à l'Église et à tous les
chrétiens (cf. ILLANES, 2001, p. 146
et suiv.).

Jean-Paul II l'utilise dans ce sens
dans l'Exhortation Apostolique 
Christifideles laici, où il est affirmé
que « l'Église "a une authentique
dimension séculière, inhérente à sa
nature intime et à sa mission, dont la
racine plonge dans le mystère du
Verbe Incarné" » (ChL, 15). Les
fidèles laïcs ne se caractérisent pas
simplement par la sécularité en
général, mais par un accent
particulier de la sécularité, qui dans
le texte s'exprime avec la formule «
caractère séculier » déjà utilisée par
le Concile (cf. LG, 31), qui « n'est donc
pas à définir seulement dans un sens
sociologique, mais surtout en un sens
théologique. Le caractère séculier
doit s'entendre à la lumière de l'acte
créateur et rédempteur de Dieu, qui
a confié le monde aux hommes et



aux femmes, pour qu'ils participent à
l'œuvre de la création, qu'ils libèrent
la création elle-même de l'influence
du péché et qu'ils se sanctifient dans
le mariage ou dans le célibat, dans la
famille, dans la profession et dans les
différentes activités sociales » (ChL,
15).

Il est important de garder à l'esprit
cette évolution, pour comprendre
pourquoi saint Josémaria n'a utilisé
en tant que tel le terme « sécularité »
que relativement tardivement,
malgré le fait que la réalité à laquelle
ce terme se réfère - être du monde -
se trouve clairement au cœur de son
message dès le début. En tout cas, il
ne faut pas oublier que saint
Josémaria parle de sécularité en se
référant plutôt aux fidèles laïcs
chrétiens et aux prêtres séculiers.

1. La sécularité dans le message de
saint Josémaria



Pour comprendre la nature de la
sécularité dans l'œuvre de saint
Josémaria, nous nous appuyons
d'abord sur les textes de sa
prédication, avec des entretiens
éclairants et, fondamentalement,
avec la réalité de son travail
apostolique qui inclut la défense du
charisme fondationnel. À propos de
ces sources, il faut mentionner les
écrits d'Alvaro Del Portillo sur la
sécularité, qui constituent une glose
des paroles et de l'esprit de saint
Josémaria sur cette question. Ces
textes, témoignages et gloses, nés
comme une manifestation naturelle
du zèle sacerdotal de saint Josémaria,
sans cacher son ton existentiel
marqué, sont pleins d'un profond
contenu théologique, dont les
grandes lignes doivent être
explicitées, afin d'éclairer les
problèmes de nature théorique et
pratique qui entourent la
compréhension de la sécularité dans



les domaines juridique, sociologique,
etc.

Le message central de la prédication
de saint Josémaria - l'appel universel
à la sainteté et à la sanctification du
travail et de la vie ordinaire -
contient en son cœur même une
certaine conception de la sécularité,
du fait d'être du monde, comme une
détermination positive de la manière
dont la majorité des fidèles est
appelée à vivre sa vocation
chrétienne.

Comme il l'a souvent répété avec
insistance, les paroles de l'Évangile :
« Soyez parfaits comme votre Père
céleste est parfait » (Mt 5, 48),
s'adressent à tous les hommes sans
exception. Ainsi, pour la plupart
d'entre eux, il doit être possible de les
réaliser au cours de leur vie
ordinaire, au milieu des occupations
temporelles, comme Lumen gentium
le soulignera plus tard, au numéro



31. Cela implique, entre autres, deux
points fondamentaux :

- D'une part, une affirmation décisive
de l'importance de la grâce
baptismale en vertu de laquelle tout
chrétien - le chrétien commun
pourrait-on dire - participe
pleinement à la vie du Christ et à
l'union avec l'Église.

- D'autre part, une vision positive des
réalités terrestres, redevable à la
considération de la création comme
une œuvre bonne sortie des mains de
Dieu et qui, bien qu'affectée par le
péché de l'homme, a aussi été l'objet
de la rédemption.

De ce point de vue, la sécularité
apparaît comme un mode de
vocation chrétienne, qui pousse à
une pleine conscience du Baptême et
à assumer avec confiance la nature
propre aux réalités temporelles, en
étant convaincus qu'en leur sein
même, par leur nature même, elles



sont ouvertes à Dieu qui les a créés
bonnes. Ainsi, loin de constituer un
mode de vie opposé au mode de vie
consacrée, la sécularité représente
une manière positive de vivre et de
réaliser la vocation chrétienne,
profondément enracinée dans la
conscience de la vocation baptismale
propre.

La doctrine de la sanctification du
travail est étroitement liée à
l'appréciation positive des réalités
créées. Le travail n'est pas une
punition ; dans le récit de création, le
commandement de travailler est
antérieur au péché. Et ceci prouve
que le travail par lequel l'homme
habite le monde est une réalité
radicalement noble, sanctifiable,
ordonnable à la gloire de Dieu ; il
contient « quelque chose de divin
» (Entretiens 116), il n'est pas en soi
un obstacle à la relation avec Dieu
mais, au contraire, une occasion de «
rencontre avec le Christ » (ibidem),



qui, vrai Dieu et vrai homme,
réalisait aussi la rédemption lorsqu'il
travaillait de ses mains, pendant les
années qui ont précédé sa vie
publique. Cette pensée, fruit de
l'approfondissement du sens de
l'Incarnation du Fils de Dieu, se
retrouve aussi à la base du «
matérialisme chrétien » prêché par
saint Josémaria, qui s'oppose
hardiment aux matérialismes fermés
à l'esprit (cf. Entretiens 115), qu'ils
soient idéologiques (cf. AD 171) ou
pratiques : « Comprends-moi bien :
être dans le monde et être du monde,
cela ne veut pas dire être mondain
» (F 569).

À la lumière de son charisme
fondationnel, et anticipant largement
le contenu de l'Exhortation
Apostolique Christi fideles laici, dans
laquelle Jean-Paul II faisait
considérer le caractère particulier
avec laquelle les laïcs contribuent à
la mission évangélisatrice de l'Église



dans le monde, saint Josémaria a pu
écrire : « Je rêve — et le rêve est
devenu réalité — d'une foule
d'enfants de Dieu en train de se
sanctifier dans leur vie de citoyens
ordinaires, de partager les soucis, les
idéaux et les efforts des autres
créatures. J'ai besoin de leur crier
cette vérité divine : si vous demeurez
au milieu du monde, ce n'est pas que
Dieu vous ait oubliés, ce n'est pas que
le Seigneur ne vous ait pas appelés.
Mais Il vous a invités à poursuivre
votre route parmi les activités et les
soucis de la terre ; car Il vous a fait
savoir que votre vocation humaine,
votre profession, vos qualités, loin
d'être étrangères à ses divins
desseins, ont été sanctifiées comme
une offrande très agréable au Père
» (QCP 20).

2. L'amour du chrétien pour le
monde



La sécularité implique une vision
optimiste du monde et des réalités
séculières, ainsi que la
reconnaissance de leur cohérence et
de leur propre valeur, en tant que
réalités positivement voulues par
Dieu. Mais ce n'est pas un optimisme
naïf, car il prend aussi en compte le
désordre que le péché de l'homme a
introduit dans les réalités créées, et
par lequel elles se referment sur
elles-mêmes - elles sont soumises à la
vanité (cf. Rm, 8, 20) -, donnant lieu
au « mondain », une configuration de
choses créées qui obscurcit leur
ordination ultime à Dieu. Pour cette
raison, l'affirmation décisive de la
bonté des réalités terrestres ne peut
être séparée de la Croix du Christ.
D'où aussi que « l'amour passionné
du monde », caractéristique de la
sécularité telle que l'entend saint
Josémaria, va nécessairement de pair
avec la conscience d'être co-
rédempteurs avec le Christ, et est
inséparable de son Mystère Pascal : 



Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum ; et moi,
quand j’aurai été élevé de terre,
j’attirerai à moi tous les hommes/
toutes les choses (Jn 12,32)[1].

Ces paroles, qui renvoient
directement à la rédemption du
monde que le Christ accomplit en
mourant sur la Croix et en
ressuscitant le troisième jour, saint
Josémaria les appliquait
spécifiquement à la sanctification du
travail (cf. QCP 105). Les chrétiens
collaborent à l'œuvre de la
rédemption lorsqu'ils placent le
Christ au sommet des activités
humaines, ce qui est indissociable
avec l’idée de placer la Croix au cœur
de ces mêmes activités (cf. F 678). De
l'identification au Christ, dans et à
l'occasion du travail quotidien, naît
la fécondité apostolique de la vie
chrétienne au milieu du monde : « Le
monde nous attend. Oui ! Nous
aimons passionnément ce monde



parce que c'est ce que Dieu nous a
appris : "sic Deus dilexit
mundum..." (c'est ainsi que Dieu a
aimé le monde) et parce que c'est le
cadre de notre champ de bataille —
une merveilleuse guerre de charité
— afin que nous atteignions tous à
cette paix que le Christ est venu
instaurer » (S 290).

3. Implications pratiques de la
sécularité

Cette compréhension de la sécularité
est pleine de conséquences pratiques,
sur lesquelles saint Josémaria attire
l'attention à diverses reprises. Ainsi,
la sécularité suppose : a) le respect
des exigences propres aux réalités
séculières ; b) construire la cité
terrestre au coude à coude avec les
autres hommes ; c) défendre la
liberté personnelle (cf. QCP 184).

a) Les réalités séculières ont leur
propre logique, redevable à la
création, que le travail de l'homme,



continuation de l'œuvre créatrice de
Dieu, doit découvrir et respecter : «
Lorsque, comme il en a le devoir, le
chrétien travaille, il ne doit ni
évincer ni faire fi des exigences
propres à la nature. Si par "bénir les
activités humaines" on entend les
réduire à néant ou en diminuer
l'efficacité, alors je me refuse à
utiliser ces mots. En ce qui me
concerne, je n'ai jamais aimé que les
activités humaines courantes
affichent, telle une enseigne postiche,
un qualificatif confessionnel. Il me
semble en effet, bien que je respecte
l'opinion contraire, que c'est risquer
d'utiliser inutilement le saint nom de
notre foi, sans compter que
l'étiquette de catholique a pu parfois
justifier des attitudes et des
opérations plutôt douteuses » (QCP
184).

b) La sécularité implique de
participer à l'amour créateur de
Dieu, en contribuant à la



construction de la cité terrestre, en
partageant de nobles efforts avec les
autres citoyens : « Le Seigneur a
voulu que nous qui sommes ses fils et
qui avons reçu le don de la foi, nous
manifestions notre vision optimiste
et originale de la création, cet
“amour du monde” qui est au cœur
du christianisme. — Que jamais
l’enthousiasme ne manque donc
dans ton travail professionnel, ni
dans tes efforts pour construire la
cité temporelle » (F 703). « Votre
vocation humaine est une partie, et
une partie importante, de votre
vocation divine » (QCP 46).

c) La sécularité suppose une prise de
conscience profonde de la logique
des affaires humaines, des principes
auxquels elles obéissent, mais aussi
de leur contingence, de leur
autonomie et de leur mutabilité
caractéristiques, qui conduisent à
faire preuve d'un respect exquis de
la liberté personnelle : « Ce n'est que



dans la mesure où [le chrétien]
défend la liberté personnelle des
autres, avec sa conséquence qui est
la responsabilité individuelle, qu'il
pourra défendre la sienne avec une
honnêteté humaine et chrétienne. Je
le répète — et je ne cesserai de le
répéter : le Seigneur nous a octroyé
gratuitement un grand don
surnaturel, la grâce divine, et un
merveilleux présent humain, la
liberté personnelle qui, pour ne pas
se corrompre ni se transformer en
licence, exige de nous une intégrité et
un ferme engagement de refléter
dans notre conduite la loi divine,
parce que là où est l'Esprit de Dieu, là
se trouve la liberté (2 Co 3,17) » (QCP
184).

4. Sécularité, « mentalité laïque »
et « âme sacerdotale »

Tous les aspects ci-dessus constituent
ce que saint Josémaria appelle
parfois la « mentalité laïque ». On



pourrait dire que cette expression
désigne la façon spécifique pour le
chrétien d'être dans le monde. Selon
saint Josémaria, cette « mentalité
laïque » chrétienne « conduit aux
trois conclusions suivantes : être
suffisamment honnête pour assumer
sa responsabilité personnelle ; être
suffisamment chrétien pour
respecter les frères dans la foi, qui
proposent, dans les matières de libre
opinion, des solutions différentes de
celles que défend chacun d'entre
nous ; être suffisamment catholique
pour ne pas se servir de notre Mère
l'Église en la mêlant à des factions
humaines » (Entretiens 117).

La mentalité laïque des hommes et
des femmes qui vivent leur vocation
chrétienne au milieu du monde est
inséparable du combat pour
défendre la liberté que le Christ nous
a conquise - « la liberté des enfants
de Dieu » (cf. Rm 8 : 21) -, et elle
appelle à un exercice continu de



discernement ou de critère, pour
distinguer ce qui dans ce monde
obéit au dessein de Dieu, et ce qui est
le résultat d'un abandon des réalités
terrestres à la logique du mondain, à
la vanité du péché.

L'idéal chrétien consiste en grande
partie à vivre et défendre la liberté,
c’est un idéal qui engage et conduit à
animer toutes les réalités humaines -
famille, travail, amitié, culture, etc. -
avec « l'âme sacerdotale » qui doit
caractériser tout chrétien. On
pourrait dire que ce couple de
concepts – âme sacerdotale et
mentalité laïque –, que saint
Josémaria a toujours présenté unis,
constitue le noyau de la sécularité
comme mode spécifique de la
vocation chrétienne. Car, en somme,
la sécularité, comme manière de
vivre la vocation chrétienne, signifie
que, de la place qu'il occupe dans le
monde, dans le respect de la logique
des réalités terrestres, chacun



s'efforce d'ordonner à la lumière de
Dieu les diverses questions qui
constituent la matière ordinaire de
sa vie composant une unité de vie «
simple et forte », qui conduit à
surmonter tout dilemme possible
entre prendre au sérieux les choses
du monde et prendre Dieu au
sérieux : « On ne peut séparer la
religion de la vie, dans la pensée, ni
dans la réalité quotidienne » (S 308)

La sécularité, en tant que manière
chrétienne d'être dans le monde,
dérivée du fait baptismal, définit un
mode particulier de participation au
règne du Christ (cf. LG, 36). Cette
participation particulière au
Royaume du Christ est propre aux
fidèles laïcs, qui, pleinement engagés
dans les réalités terrestres,
s'efforcent de vivre et de défendre la
liberté que le Christ leur a conquise -
la liberté d'aimer Dieu par-dessus
tout - sur deux fronts : le front de la
vie intérieure, visant à faire de la



primauté de Dieu une réalité dans
leur vie propre, en étant «
contemplatifs au milieu du monde »,
et, indissociablement - puisque la vie
intérieure pousse à l'apostolat -, le
front de la vie extérieure, qui se
traduit par la « vibration »
apostolique du chrétien dans des
œuvres de service aux autres, tant au
plan personnel que collectif.

Par conséquent, la sécularité exige,
d'une part, une lutte intérieure
exigeante qui conduit à incarner
l'esprit chrétien et les vertus
chrétiennes d'une manière cohérente
avec la place que chacun occupe
dans le monde, en tenant compte du
fait que la sécularité entraine une
manière particulière d'exercer toutes
les vertus, que saint Josémaria a
résumée en parlant de « naturel » (cf.
IJC, pp. 9-64).

La sécularité conduit à insister sur
les vertus humaines et civiles



nécessaires pour se conduire dans le
monde – travail, courage, amabilité,
courtoisie, etc. –et définit une
manière particulière de vivre les
vertus typiquement chrétiennes,
telles que la pauvreté, l'humilité,
l'obéissance. Ainsi par exemple, saint
Josémaria parle d'un « ascétisme
souriant », d'un « esprit de pénitence
» qui se manifeste surtout dans
l'accomplissement plein d'abnégation
de ses propres devoirs
professionnels, familiaux, sociaux,
dans le soin des petites choses
comme autant de manifestations
d'amour de Dieu. Et il enseigne que
la pauvreté ne signifie pas renoncer
à l'usage des biens nécessaires à
l'accomplissement de son propre
travail, mais vivre intérieurement
détaché d'eux, les faire rendre pour
qu'ils remplissent leur fonction, être
économiquement responsable, etc.
L'humilité ne signifie pas renoncer à
ses droits propres ou à ses mérites
légitimes, mais rapporter tout



honneur reçu et toute réputation
gagnée à la gloire de Dieu, etc.

En tout cas, une telle manière
séculière de vivre les vertus
n'implique aucune réduction de leur
radicalité chrétienne : « il n’y a que
deux façons de vivre sur terre : vivre
une vie divine, en luttant pour plaire
à Dieu ; ou vivre une vie animale,
avec plus ou moins de teinture
humaine » (AD 206 ; cf. AD 200).
C'est-à-dire : les mêmes vertus
humaines, avec leurs fins propres,
doivent être assumées et formalisées
en prenant en compte une fin
supérieure - dans une perspective
surnaturelle - avec un instinct
surnaturel, qui, né du sens de la
filiation divine, nourrit l'unité de vie.
Ainsi, comme l'a noté Alvaro Del
Portillo, en commentant l'esprit du
fondateur de l'Opus Dei, la sécularité
« est gâchée par l'embourgeoisement
» (Lettre 28-XI-1982, n. 23, in Lettres



de famille, II : AGP, Bibliothèque,
P17).

« Ils sont multiples, les aspects du
milieu séculier où vous évoluez,
qu'éclairent ces vérités. Pensez, par
exemple, à l'ensemble de vos
activités en tant que citoyens dans la
vie civile. Un homme qui sait que le
monde — et non seulement l'Église —
est son lieu de rencontre avec le
Christ, aime ce monde, tâche
d'acquérir une bonne préparation
intellectuelle et professionnelle,
établit en toute liberté ses propres
jugements sur les problèmes du
milieu où il évolue ; et, par
conséquent, il prend ses propres
décisions, lesquelles, parce qu'elles
sont les décisions d'un chrétien,
procèdent en outre d'une réflexion
personnelle, qui tente humblement
de saisir la volonté de Dieu dans les
détails, petits et grands, de la vie
» (Entretiens 116).



Le respect et l'amour de la liberté
personnelle, des choix que chaque
fidèle fait « dans les choses que Dieu
a laissées, comme on a coutume de
dire, à la libre discussion des
hommes » (Entretiens 67), constitue
l'une des manifestations les plus
claires de la sécularité. Pour cette
raison, saint Josémaria affirme
également que « le fait d'être
catholique n'implique pas que l'on
forme un groupe, fût-ce dans l'ordre
culturel ou idéologique et, a fortiori,
dans l'ordre politique » (Entretiens
29). Ce qui nous unit en tant que
chrétiens n'a pas à se traduire en
unité dans ce qui est humainement
contingent.

5. Sécularité et autonomie légitime
des laïcs en matière temporelle

La sécularité exige aussi d'affirmer et
de défendre la liberté et la
responsabilité personnelle des
fidèles chrétiens dans l'exercice de



leurs droits et devoirs civiques, dans
leurs choix économiques, temporels,
professionnels, culturels, politiques,
etc., étant sous-entendu que la
responsabilité implique l'effort
d'acquérir une formation chrétienne
profonde, capable de guider
l'exercice de leur profession et leurs
actions quotidiennes dans tous les
domaines.

Cette conception de la sécularité
permet de comprendre pourquoi la
manière de vivre le christianisme
propre aux fidèles laïcs s'oppose à
toute forme de « cléricalisme », que
ce soit de la part des laïcs - quand, en
attendant les directives du clergé, ils
éludent leur propre responsabilité de
travailleurs et citoyens dans les
matières qui sont de leur compétence
- ou que ce soit du côté des clercs -
lorsqu'ils outrepassent leur mission,
et instrumentalisent l'activité des
laïcs.



Face à cela, saint Josémaria soutient
l'autonomie nécessaire et légitime
des laïcs, en soulignant « que
l'existence, parmi les catholiques
eux-mêmes, d'un authentique
pluralisme de jugement et d'opinion
dans les domaines que Dieu laisse à
la libre discussion des hommes, ne
s'oppose pas à l'ordonnance
hiérarchique et à l'unité nécessaire
du Peuple de Dieu, mais bien au
contraire les fortifie et les défend
contre les impuretés éventuelles
» (Entretiens 12). « Vous jouissez de la
plus entière liberté, avec la
responsabilité personnelle qui en
découle, d’intervenir comme bon
vous semble dans les questions
d’ordre politique, social, culturel,
etc., sans autres limites que celles
que le magistère de l’Église a fixées.
La seule chose qui me préoccuperait,
pour le bien de votre âme, ce serait
que vous franchissiez ces limites,
parce que vous auriez alors créé une
nette opposition entre la foi que vous



prétendez professer et vos œuvres, et
alors je vous le ferais remarquer
clairement » (AD 11).

En effet, défendre l'autonomie
légitime des fidèles laïcs en matière
temporelle ne signifie pas soustraire
leurs actions aux enseignements du
Magistère, mais indique plutôt que le
chrétien est appelé à faire sienne la
vérité de l'Évangile selon les
enseignements du Magistère qui la
définit et l'applique, en l'assimilant
profondément et en la traduisant en
œuvres par une action libre et
responsable.

L'autonomie légitime des fidèles laïcs
signifie, en somme, que leur mission
dans le monde, leur participation au
Royaume du Christ, « dépend de leur
condition même de chrétiens, pas
nécessairement d'un mandat de la
hiérarchie, bien qu'ils doivent,
évidemment, la remplir en union
avec la hiérarchie ecclésiastique et



selon les enseignements du
magistère ; sans union avec le corps
épiscopal et avec sa tête, le souverain
pontife, il ne peut y avoir, pour un
catholique, d'union avec le Christ. La
façon spécifique pour les laïcs de
contribuer à la sainteté et à
l'apostolat de l'Église est l'action libre
et responsable au sein des structures
temporelles, en y portant le ferment
du message chrétien. Le témoignage
de vie chrétienne, la parole qui
éclaire au nom de Dieu, et l'action
responsable, de manière à servir les
autres en contribuant à la solution
des problèmes communs, voilà
autant de manifestations de cette
présence par laquelle le chrétien
ordinaire accomplit sa mission
divine » (Entretiens 59).

Il est clair que reconnaître la
sécularité et, avec elle, l'autonomie
légitime des laïcs dans leurs choix
temporels n'a rien à voir avec
l'étouffement des exigences



évangéliques d'être sel et lumière du
monde : « C’est en vertu de ta
condition de citoyen courant, et très
précisément de la “laïcité” qui est la
tienne, ni plus ni moins grande que
celle de tes collègues, que tu dois
avoir le courage — bien coûteux
quelquefois— de rendre ta foi
“tangible” : que l’on voie tes bonnes
œuvres et ce qui te pousse à agir » (F
723 ; cf. S 318).

Dans le texte précédent, le mot «
laïcité » apparaît entre guillemets
pour indiquer que cette dite « laïcité
» ne désigne en réalité que la «
mentalité laïque » dont nous parlions
précédemment ; et, dans la
prédication de saint Josémaria, cette
« mentalité laïque » apparaît
indéfectiblement liée à « l'âme
sacerdotale » qui doit être une
caractéristique de tout chrétien. On
pourrait donc dire que – comme nous
l'avons souligné précédemment – 
c'est la combinaison des deux aspects



– âme sacerdotale et mentalité laïque
– qui constitue en fin de compte sa
conception de la sécularité, comme
une manière spécifique de réaliser la
vocation chrétienne au milieu du
monde.

Thèmes connexes : Fidèles chrétiens ;
Laïcs ; Liberté en matière
temporelle ; Monde ; Naturel.

Bibliographie : AD 1-22, AD 23-38,
AD 154-174 ; ECP 12-21, ECP 39-56 ;
ECP 102-116, ECP 179-187 ; F 678-749,
F 475-587 ; S 290-322, S 416-443, S
554-566 ; IJC, p. 9-64 ; Arturo
CATTANEO “Anima sacerdotale e
mentalità laicale. Il rilievo
ecclesiologico di una espressione del
Beato Josemaría Escrivá” Romana.
Bolletino della Prelatura della Santa
Croce et Opus Dei, 34 (2002), pp.
164-182 ; José Luis ILLANES, «



Mission laïque, monde et sainteté »,
in Laïcat et sacerdoce, Pampelune, 
EUNSA, 2001, pp. 98-107 ID. « La
sécularité comme élément spécifiant
de la condition laïque », in Laïcat et
sacerdoce, Pampelune, EUNSA, 2001,
pp. 119-133 ID., « La sécularité
comme attitude existentielle », in 
Existence chrétienne et monde. Jalons
pour une réflexion théologique sur
l'Opus Dei, Pampelune, EUNSA, 2003,
pp. 133-154 ; Jorge MIRAS Fidèles
dans le monde. La sécularité des
fidèles laïcs, Pampelune, EUNSA,
2000 ; Fernando OCÁRIZ, « La
vocation à l'Opus Dei comme
vocation dans l'Église », in OIG, pp.
135-198.

[1] NdT : La plupart des traductions
(AELF, Jérusalem, Crampon, Segond)
emploient les termes « tous les
hommes ». Il est intéressant de noter
cependant que le mot latin « omnia »
est un neutre pluriel qui ne peut se
limiter aux seules personnes (il y



aurait alors « omnes ») et suggère que
le champ de l’attraction exercée par
le Christ est immensément large et
s’applique, comme saint Josémaria
l’entendait, à toutes les choses créées,
à toutes les activités humaines.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
secularite/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-secularite/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-secularite/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-secularite/

	SÉCULARITÉ

