opusdei.org

SAINTE ECRITURE

1. La Sainte Ecriture, Parole de
Dieu. 2. La Bible, livre de
priére. 3. UEvangile, chemin de
configuration au Christ. 4.
L’Ecriture dans la prédication
de saint Josémaria.

15/07/2024

1. La Sainte Ecriture, Parole de Dieu.
2. La Bible, livre de priere.

3. LEvangile, chemin de
configuration au Christ.



4. I’Ecriture dans la prédication de
saint Josémaria.

« L'Ecriture sacrée est comme I'dme
de la théologie ». Cet enseignement
du pape Léon XIII se retrouve dans la
constitution dogmatique Dei Verbum,
qui affirme en outre que la parole
écrite de Dieu, et la Tradition qui lui
est jointe, constituent les «
fondements perpétuels » sur lesquels
la science théologique se renforce et
se rajeunit continuellement, « en
cherchant, a la lumiere de la foi,
toute la vérité contenue dans le
mystere du Christ ». Saint Josémaria
s'intéressa particuliéerement a 1'étude
de la Bible pendant ses études au
séminaire de Saragosse, comme en
témoignent, entre autres, ses notes
obtenues dans les matieres
d'introduction et d'exégese des Livres
Sacrés. De cette étude et de son
experience de la priére des l'enfance,
on peut dire qu'il a su pénétrer — de
maniere pratique — dans la grande



veérité théologique de la valeur
insondable de 1'Ecriture.

1. L' Ecriture Sainte, Parole de
Dieu

Lire la Bible est pour saint Josémaria
un acte qui doit étre accompli avec
vénération, avec la conscience d'étre
face au témoignage écrit de la
Révélation : « Nous écoutons
maintenant la Parole de I'Ecriture,
1'Epitre et 'Evangile, lumiéres du
Paraclet, qui parle en langage
humain pour que notre intelligence
comprenne et contemple, pour que
notre volonté se fortifie et que
I'action s'accomplisse. Parce que
nous sommes un seul peuple qui
confesse une seule foi, un Credo ; un
peuple rassemblé dans l'unité du Pére,
du Fils et du Saint-Esprit » (QCP 89).
Parallélement, il considérait la
petitesse humaine devant la
grandeur de la Parole de Dieu : « Si
nous nous reportons a la Sainte



Ecriture, nous verrons que humilité
est une condition indispensable pour
nous disposer a écouter Dieu. Chez
les humbles se trouve la sagesse,
enseigne le livre des Proverbes (Pr
11, 2). Phumilité, c’est nous regarder
tels que nous sommes, sans rien nous
cacher, avec vérité. Et, comprenant
que nous ne valons presque rien,
nous nous ouvrons a la grandeur de
Dieu : c’est la notre propre grandeur
» (AD 96).

En effet, il cherchait a lire et a
interpréter 1'Ecriture Sainte avec le
meéme esprit avec lequel elle avait été
écrite, cherchant a pénétrer
intellectuellement et vitalement le
sens des textes sacrés. Il n'était pas
rare qu'il utilise 'Ancien Testament,
en montrant sa valeur pérenne et en
donnant comme exemple de vie et de
fidélité a Dieu quelques figures de
prophétes et de patriarches. Les
expeériences des différents
personnages du peuple élu étaient



pour lui quelque chose de
personnel : « Jignore ce qu’il en sera
pour toi... Mais moi, je suis
intérieurement ému, je te le dis,
quand je lis ces mots du prophéte
Isaie : “ego vocavi te nomine tuo,
meus es tu I” — Je t’ai appelé, je t’ai
amené a mon Eglise, tu es mien !
Dieu me dit, a moi, que je suis a lui !
De quoi devenir fou d’Amour !

» (F12).

En méme temps, il montrait que ce
chemin historico-salvifique
aboutissait a la plénitude de la
révélation dans le Nouveau
Testament qui fait briller d'une
lumiére nouvelle le salut initié par
I'Ancienne Alliance. Il enseignait
ainsi, de maniere concrete, I'unité et
la continuité de I'Ecriture, et le fait
que la vérité révélée se trouve dans
les différents textes, méme si elle ne
1'était pas toujours dans tous avec la
meéme clarté : « Si vous parcourez
1'Ecriture Sainte vous y découvrirez



la présence constante de la
miséricorde de Dieu :elle remplit la
terre (Ps 33 [Vg 32], 5), elle s'étend a
tous ses enfants, super omnem (Si 18,
12) ; elle nous entoure (Ps 32 [Vg 31],
10), elle va au devant de nous (Ps 59
[Vg 58], 11), elle se multiplie pour
nous aider (Ps 36 [Vg 35], 8) et elle a
constamment re¢u confirmation (Ps
117 [ Vg 116], 2). Dieu, qui s'occupe
de nous comme un Pére tres aimant,
nous considere dans sa miséricorde
(Ps 25 [Vg 24], 6) : une miséricorde
douce (Sal 109 [Vg 108], 21), belle
comme un nuage de pluie (Si 35, 26)

» (QCP 7).

L'homélie se poursuit en montrant la
continuité et, en méme temps, une
plus grande lumiére dans la
Révélation, en nous invitant a
contempler le méme théme du point
de vue néotestamentaire : « Jésus
résume et définit toute cette histoire
de la miséricorde divine :
bienheureux les miséricordieux, car ils



obtiendront miséricorde (Mt 5, 7). En
une autre occasion, Il dit : soyez
miséricordieux, comme votre Pere
céleste est miséricordieux (Lc 6, 36).
Bien des scénes de 1'Evangile restent
gravées dans notre mémoire : la
clémence a I'égard de la femme
adultére ; la parabole du fils
prodigue ; celles de la brebis perdue
et du débiteur pardonné ; la
résurrection du fils de la veuve de
Naim (Lc 7, 11-17). Que de motifs de
justice pour expliquer ce grand
prodige. Le fils unique de cette
pauvre veuve est mort, lui qui
donnait un sens a sa vie, lui qui
pouvait l'aider dans sa vieillesse.
Cependant le Christ ne fait pas de
miracles par justice mais par
compassion, parce que,
intérieurement, Il s'émeut devant la
douleur humaine » (QCP 7).

A un autre moment, dans une
synthése ajustée, saint Josémaria
complete le raisonnement : « La



Sainte Ecriture nous met en garde :
meéme le juste tombe sept fois. Chaque
fois que j’ai lu ces paroles, mon ame
a été secouée d’un fort tressaillement
d’amour et de douleur. Une fois de
plus, par ce divin rappel, le Seigneur
vient a notre rencontre. Il nous parle
de sa miséricorde, de sa tendresse, de
sa clémence sans limite. Soyez-en
convaincus : le Seigneur ne veut pas
nos miseres, mais il ne les méconnait
pas pour autant, et il compte
précisément sur ces faiblesses pour
que nous devenions plus saints » (AD
215).

Saint Josémaria lisait la Bible in sinu
Ecclesice. Les enseignements des
Péres et des Docteurs de 1'Eglise
éclairaient constamment son
interprétation de I'Ecriture. I suffit
de mentionner les citations de saint
Augustin, de saint Jéréme, de saint
Jean Chrysostome ou de saint
Thomas d'Aquin, pour nommer
quelques-uns des auteurs qu'il a le



plus fréquemment cités. La Tradition
vivante de 1'Eglise a trouvé un écho
enrichissant — ce n'était pas
seulement de la répétition — dans
leurs commentaires des textes
sacres.

Il mettait en valeur le sens et la
profondeur de la Parole de Dieu
comme Révélation du mystere de
Dieu et des hommes, et c'est
pourquoi il abordait toujours
'Ecriture avec le désir d'en connaitre
la vérité insondable. Comme 1'a dit
Mgr del Portillo, « il a toujours fait
preuve d'un respect extraordinaire
pour 1'Ecriture Sainte qui, avec la
Tradition de 1'Eglise, est la source
dont il s'est continuellement nourri
pour sa priere personnelle et pour sa
prédication » (DEL PORTILLO 1994,
p. 147-148).

2. La Bible, un livre de prieére

L'Ecriture Sainte, tant en elle-méme
qu'incorporée a la liturgie, était la



source de cette priere personnelle et
de ce dialogue contemplatif avec
Dieu, que saint Josémaria
recherchait a chaque instant de son
existence. Récitant 1'Office Divin avec
amour et attention, il vivait a la
premiere personne ce qu'il avait écrit
dans les années 30 : « Ta priére doit
étre liturgique. — Ah si tu pouvais
prendre gout a réciter les psaumes et
les prieres du missel » (C 86). Ce
conseil était une réalité qui s'était
incarnée dans sa propre vie. Dans la
célébration quotidienne du Sacrifice
Eucharistique et dans la récitation de
1'Office Divin, il priait, faisant siens
les passages de 1'Ecriture. En
particulier, il savait se réjouir et
souffrir, remercier, pardonner et
implorer le Seigneur avec insistance,
répétant les paroles du psalmiste,
qu'il connaissait dans bien des cas
par coeur. Comme 1'a noté Mgr del
Portillo, « j'étais étonné de la facilité
avec laquelle il citait de mémoire et
avec exactitude des phrases de la



Sainte Ecriture. Méme dans ses
conversations familiales, il évoquait
des textes sacrés pour amener les
personnes présentes a une priere
plus profonde » (DEL PORTILLO 1994
p- 150).

Fréquemment, la Parole inspirée
suscitait dans sa priére personnelle
le désir de croitre dans les vertus, de
vivre de foi, d'espérance et de
charité. « Dieu est celui de toujours.
— Il faut des hommes de foi : et les
prodiges que nous lisons dans la
sainte Ecriture se renouvelleront.—
Ecce non est abbreviata manus
Domini, le bras de Dieu — sa
puissance — ne s’est pas raccourci !
» (C 586). «’In te Domine, speravi’: en
toi, Seigneur, j’al espéré. — Et, en
plus des recours humains, j’ai usé de
ma priere et de ma croix. — Et mon
espérance n’a pas été vaine ! Elle ne
le sera jamais :Non confundar in
ceternum ! » (C 95). « La solution
consiste a aimer. L’apo0tre saint Jean



écrit des mots qui me vont droit au
ceeur : “Qui autem timet, non est
perfectus in caritate.” Je les traduis
ainsi, presque littéralement : celui
qui a peur ne sait pas aimer. — Donc
toi, qui as en toi ’amour et qui sais
aimer, tu ne dois avoir peur de rien.
— En avant ! » (F 260).

3. L'Evangile, chemin de
configuration au Christ

En 1933, saint Josémaria écrivait : «
Sur cette Histoire de Jésus que je t’ai
offerte, j’ai écrit en dédicace : “
Cherche le Christ, trouve le Christ,
aime le Christ. ” » (C 382). Ce n'était
pas seulement un conseil, mais
quelque chose que le fondateur de
1'Opus Dei avait essayé de vivre
assidiiment : « Nous devons, en effet,
reproduire en nous le Christ vivant,
en connaissant le Christ, a force de
lire la Sainte Ecriture et de la
méditer, a force de prier » (QCP 14).



Conscient que la vie du chrétien n'a
qu'un objectif, se configurer au
Christ, il avait écrit : « Dans la vie
spirituelle, il n'y a pas de nouvelle
époque a laquelle il faudrait
parvenir. Tout a déja été donné dans
le Christ, qui est mort, qui est
ressuscité, qui vit et demeure
toujours. Mais il nous faut nous unir
a Lui par la foi, en laissant sa vie se
manifester en nous, afin que 'on
puisse dire que chaque chrétien est
non plus alter Christus, mais ipse
Christus, le Christ lui-méme ! » (QCP
104). Déja au début de Chemin, il
écrivait : « Dieu veuille que ton
comportement et tes conversations
fussent tels que ’on ptt dire en te
voyant ou en t’écoutant parler : voila
quelqu’un qui lit 1a vie du Christ !

» (C 2).

Un moyen pratique de montrer cette
réalité était de lire le Nouveau
Testament quotidiennement -
quelques versets par jour, environ



cinq minutes - en suivant 1'exemple
de divers saints. Il n'était pas rare
qu'il couche par écrit une phrase qui
avait attiré son attention. Cela lui
servait parfois d'oraison jaculatoire
qui, répétée au cours de la journée,
I'aidait a se maintenir en présence de
Dieu. C'est ainsi qu'il I’a écrit. « Ces
minutes que tu consacres chaque
jour a la lecture du Nouveau
Testament, selon le conseil que je t'ai
donné (essayer de bien entrer dans
chaque scene, et d'y participer,
comme un personnage de plus) elles
sont la pour que tu incarnes, pour
que "tu accomplisses" I'Evangile dans
ta vie..., et pour "le faire accomplir”

» (S 672).

Il invitait ses enfants de 1'Opus Dei a
étre des protagonistes des textes de
I’Evangile qu'ils lisaient et méditaient
afin qu'ils écoutent les paroles de
Jésus et parlent avec Lui : « Pour
approcher le Seigneur a travers les
pages du saint Evangile, je vous



recommande toujours de faire
I’effort d’entrer dans la scene, d’y
participer comme un personnage de
plus. Je connais nombre d’ames,
normales et courantes qui le font.
Ainsi, vous serez absorbés comme
Marie, suspendue aux levres de Jésus
ou, comme Marthe, vous oserez lui
faire part sincérement de vos soucis,
meémes les plus insignifiants » (AD
222).

I1 réitérait fréquemment cette méme
invitation dans ses écrits, qui mettent
en relief a maintes reprises sa
maniere de lire, de méditer et
d'appliquer la vie de Jésus-Christ a la
réalité quotidienne : « Habituez-vous
a vous meéler aux personnages du
Nouveau Testament. Savourez ces
scenes émouvantes ou le Maitre
procede avec des gestes divins et
humains a la fois, ou bien expose
avec des tournures, elles aussi
humaines et divines, I’histoire
sublime du pardon, qui est celle de



son Amour ininterrompu pour ses
enfants. Ces échos du Ciel se
renouvellent aussi en ce moment
dans la pérennité actuelle de
I’Evangile : NoUSs percevons, nous
constatons, nous sommes en droit
d’affirmer que nous touchons du
doigt la protection divine, une aide
de plus en plus forte, au fur et a
mesure ou nous avangons, malgré
nos faux pas, au fur et a mesure ou
nous commencgons et recommencons.
C’est cela la vie intérieure vécue dans
I’espérance en Dieu » (AD 216).

« Quand on aime quelqu'un, on
désire connaitre tous les détails de sa
vie et de son caractere, de fagcon a
s'identifier a lui. C'est pourquoi nous
devons méditer la vie de Jésus,
depuis sa naissance dans une creche,
jusqu'a sa mort et a sa résurrection.
Dans les premiéeres années de mon
travail sacerdotal, j'avais I'habitude
d'offrir des exemplaires de 'Evangile
ou de livres racontant la vie de Jésus.



Car il nous faut bien la connaitre,
I'avoir tout entiére dans notre téte et
dans notre ceeur, afin qu'a tout
moment, sans qu'il soit besoin
d'aucun livre, en fermant les yeux,
nous puissions la voir comme dans
un film ; afin qu'en toute
circonstance les paroles et les actes
du Seigneur nous reviennent en
mémoire » (QCP 107).

4. L'Ecriture dans la prédication
de saint Josémaria

Déja au début de son ministéere
pastoral et ensuite, a partir du
moment ou Dieu lui a confié la tache
de réaliser 1'Opus Dei sur terre, saint
Josémaria s'est appuyé sur la
Révélation pour annoncer le message
que Dieu lui avait confié pour le
transmettre a I'humanité.

Il méditait assidiment les textes
bibliques, en particulier ceux du
Nouveau Testament, et faisait
ressortir des nuances et des aspects



nouveaux qui, peut-étre, pendant
une longue période de I'Eglise
n'avaient pas été mis en lumiere. Il
ne considérait pas la Bible comme un
dépot inerte, mais comme un
instrument vital que le Seigneur
utilise pour insuffler une vie
surnaturelle a ceux qui la lisent avec
humilité et désir d'apprendre. Pour
Mgr del Portillo, 1'originalité de ses
commentaires sur I'Ecriture, toujours
incisifs et immédiats, en est une
preuve éloquente ; ce ne sont pas des
conclusions au service d'une
spiritualité précise ni de simples
exemples qui illustrent des concepts
ou des idées prédéterminés (cf. DEL
PORTILLO, 1993 149).

En préchant, il présentait I'Ecriture
de telle maniere qu'elle exprimait sa
propre puissance charismatique et
surnaturelle, révélant sa densité
spirituelle. Entre ses mains, la Bible
n'était jamais un texte savant ou une
source de citations ou de platitudes.



Sa prédication rapprochait les ames
de Dieu et de la conversion du cceur.
Il n'a jamais cherché a étre original,
car il était convaincu que la Parole
de Dieu est toujours nouvelle, et
qu'elle conserve intacte son
irrésistible force d'attraction, si elle
est proclamée dans la foi.

D'ordinaire, il se tournait vers des
textes de 1'Ecriture sainte pour
exprimer les lumiéres que le
Seigneur lui avait fait voir de
manieére tres claire comme éléments
constitutifs de son charisme de
fondateur : I'appel universel a la
sainteté, le sens de la filiation divine,
la sanctification de la vie ordinaire
par le travail.

Son ministere de la Parole, sa
prédication pastorale et ses homélies
se nourrissaient continuellement de
la Parole de Dieu et étaient vivifiés
dans la méditation et 1'étude
personnelles, ayant présent devant



ses yeux les personnes a qui
s'adressaient ses enseignements : «
ses méditations se caractérisaient par
l'usage continu de textes et de
passages évangéliques qui, par sa
VOiX, prenaient vie de maniere
suggestive et profondément
inspirante », a raconté 1'une des
personnes qui ont participé ou
assisté a une retraite spirituelle
préchée par lui (cfr. DEL PORTILLO,
1993 P. 148).

Dans la méditation personnelle de
1'Ecriture et dans la prédication
postérieure, on trouve toute
I'abondance du trésor accumulé par
la Tradition chrétienne. Sa lecture
éleve vers une meilleure
compreéhension de ce qu'affirme le
texte. Dans sa prédication, on peut
voir comment les trois niveaux —
lectio, meditatio, contemplatio — sont
soutenus par une veéritable exégeése
avec un sens théologique profond. Sa
priere partait de la lectio. La



meditatio le portait a la contemplatio,
pour garder les scénes de la vie du
Christ toujours présentes dans son
esprit et dans son ceeur.

Comme conséquence de cette
attitude d'approfondissement du
sens du Nouveau Testament, saint
Josémaria examinait sa conscience et
invitait les autres a suivre ce chemin,
ayant devant les yeux la figure de
Jésus-Christ, contemplant le Fils de
Dieu qui a partagé en tout notre
nature humaine, sauf dans le péché
(cf. Hb 4, 15). Cette connaissance du
Christ pousse a L'aimer et a L'imiter.
Un bon exemple est son
commentaire sur I'épisode des
disciples d'Emmats : « Quand,
arrivant au village, Jésus fait mine de
poursuivre son chemin, les deux
disciples Le retiennent et Le forcent
presque a rester pres d'eux. Ils Le
reconnaissent ensuite, lorsqu'll
rompt le pain : le Seigneur était avec
nous s'écrient-ils. Et ils se dirent I'un



a l'autre : « Notre cceur n'était-il pas
tout brilant au-dedans de nous,
quand Il nous parlait en chemin et
qu'll nous expliquait les Ecritures ?

» (Lc 24, 32). Chaque chrétien doit
permettre au Christ d'étre présent
parmi les hommes ; il doit se
comporter de telle maniere que ceux
qui le fréquentent, percoivent le
bonus odor Christi (2 Co, 2, 15), la
bonne odeur du Christ ; il doit agir de
sorte qu'on puisse découvrir le
visage du Maitre a travers les actions
du disciple » (QCP 105).

Et allant au cceur de 1'Evangile, il
enseignait a méditer le texte sacré de
telle maniére que voir Jésus dans sa
tres sainte humanité conduise a la
contemplation du mystére divin : «
En outre, je voudrais que vous
compreniez que personne n’échappe
au mimétisme. Les hommes sont
poussés, méme inconsciemment, par
un désir continuel de s’imiter les uns
les autres. Et nous, allons-nous



négliger cette invitation a imiter
Jésus ? Chaque individu s’efforce
petit a petit de s’identifier a ce qui
I’attire, au modele qu’il s’est choisi
pour y rapporter sa conduite. Notre
facon de nous comporter dépend de
I'idéal que chacun d’entre nous se
forge. Le Christ est notre maitre : le
Fils de Dieu, la Seconde Personne de
la Trés Sainte Trinité. En imitant le
Christ, nous gagnons le droit
incomparable de participer a ce
courant d’amour qu’est le mystére du
Dieu unique en trois Personnes » (AD
252).

Thémes connexes : Jésus-Christ ;
Liturgie des heures ; Priere.

Bibliographie : CONCILE VATICAN II,
Const. Dogm. Dei Verbum 1965 ;
Santiago AUSIN, “La lectura de la
Biblia en las « Homilias » del beato



Josemaria Escriva de Balaguer?,
ScrTh, 25 (1993), pp. 191-220 ; José
Maria CASCIARO RAMIREZ, “La «
lectura » de la Biblia en los escritos y
en la predicacion del beato Josemaria
Escriva de Balaguer”, ScrTh, 34
(2002), pp. 133-168 ; Salvatore
GAROFALOQ, “Il valore perenne del
Vangelo”, en Cornelio FABRO -
Salvatore GAROFALO - Maria
Adelaida RASCHINT (eds.) Santi nel
mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Milano, Ares,
1992, pp. 156-193 ; Scott HAHN,
“Amare la Bibbia apassionatamente.
L’uso delle Scritture negli scritti di
san Josemaria” Romana. Boletin de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei
35 (2002), pp. 380-389 ; Alvaro DEL
PORTILLO Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993 ; Francisco VARO Alegres
con esperanza. Textos de San Pablo
meditados por San Josemaria,
Madrid, Rialp, 2009 ID., “La Sagrada
Biblia en los escritos de San



Josemaria Escriva”, en Gonzalo
ARANDA - Juan Luis CABALLERO
(eds.) La Sagrada Escritura, palabra
actual. XXV Simposio Internacional
de Teologia de la Universidad de
Navarra, Pamplona, Servicio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, 2005, pp. 525-547.

Bernardo ESTRADA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
sainte-ecriture/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/

	SAINTE ÉCRITURE

