
opusdei.org

SAINTE ÉCRITURE

1. La Sainte Écriture, Parole de
Dieu. 2. La Bible, livre de
prière. 3. L’Évangile, chemin de
configuration au Christ. 4.
L’Écriture dans la prédication
de saint Josémaria.

15/07/2024

1. La Sainte Écriture, Parole de Dieu.

2. La Bible, livre de prière.

3. L’Évangile, chemin de
configuration au Christ.



4. L’Écriture dans la prédication de
saint Josémaria.

« L'Écriture sacrée est comme l'âme
de la théologie ». Cet enseignement
du pape Léon XIII se retrouve dans la
constitution dogmatique Dei Verbum,
qui affirme en outre que la parole
écrite de Dieu, et la Tradition qui lui
est jointe, constituent les «
fondements perpétuels » sur lesquels
la science théologique se renforce et
se rajeunit continuellement , « en
cherchant, à la lumière de la foi,
toute la vérité contenue dans le
mystère du Christ ». Saint Josémaria
s'intéressa particulièrement à l'étude
de la Bible pendant ses études au
séminaire de Saragosse, comme en
témoignent, entre autres, ses notes
obtenues dans les matières
d'introduction et d'exégèse des Livres
Sacrés. De cette étude et de son
expérience de la prière dès l'enfance,
on peut dire qu'il a su pénétrer – de
manière pratique – dans la grande



vérité théologique de la valeur
insondable de l'Écriture.

1. L' Écriture Sainte, Parole de
Dieu

Lire la Bible est pour saint Josémaria
un acte qui doit être accompli avec
vénération, avec la conscience d'être
face au témoignage écrit de la
Révélation : « Nous écoutons
maintenant la Parole de l'Écriture,
l'Épître et l'Évangile, lumières du
Paraclet, qui parle en langage
humain pour que notre intelligence
comprenne et contemple, pour que
notre volonté se fortifie et que
l'action s'accomplisse. Parce que
nous sommes un seul peuple qui
confesse une seule foi, un Credo ; un
peuple rassemblé dans l'unité du Père,
du Fils et du Saint-Esprit » (QCP 89).
Parallèlement, il considérait la
petitesse humaine devant la
grandeur de la Parole de Dieu : « Si
nous nous reportons à la Sainte



Écriture, nous verrons que l’humilité
est une condition indispensable pour
nous disposer à écouter Dieu. Chez
les humbles se trouve la sagesse,
enseigne le livre des Proverbes (Pr
11, 2). L’humilité, c’est nous regarder
tels que nous sommes, sans rien nous
cacher, avec vérité. Et, comprenant
que nous ne valons presque rien,
nous nous ouvrons à la grandeur de
Dieu : c’est là notre propre grandeur
» (AD 96).

En effet, il cherchait à lire et à
interpréter l'Écriture Sainte avec le
même esprit avec lequel elle avait été
écrite, cherchant à pénétrer
intellectuellement et vitalement le
sens des textes sacrés. Il n'était pas
rare qu'il utilise l'Ancien Testament,
en montrant sa valeur pérenne et en
donnant comme exemple de vie et de
fidélité à Dieu quelques figures de
prophètes et de patriarches. Les
expériences des différents
personnages du peuple élu étaient



pour lui quelque chose de
personnel : « J’ignore ce qu’il en sera
pour toi... Mais moi, je suis
intérieurement ému, je te le dis,
quand je lis ces mots du prophète
Isaïe : “ego vocavi te nomine tuo,
meus es tu !” — Je t’ai appelé, je t’ai
amené à mon Église, tu es mien !
Dieu me dit, à moi, que je suis à lui !
De quoi devenir fou d’Amour !
» (F12).

En même temps, il montrait que ce
chemin historico-salvifique
aboutissait à la plénitude de la
révélation dans le Nouveau
Testament qui fait briller d'une
lumière nouvelle le salut initié par
l'Ancienne Alliance. Il enseignait
ainsi, de manière concrète, l'unité et
la continuité de l'Écriture, et le fait
que la vérité révélée se trouve dans
les différents textes, même si elle ne
l'était pas toujours dans tous avec la
même clarté : « Si vous parcourez
l'Écriture Sainte vous y découvrirez



la présence constante de la
miséricorde de Dieu :elle remplit la
terre (Ps 33 [Vg 32], 5), elle s'étend à
tous ses enfants, super omnem (Si 18,
12) ; elle nous entoure (Ps 32 [Vg 31],
10), elle va au devant de nous (Ps 59
[Vg 58], 11), elle se multiplie pour
nous aider (Ps 36 [Vg 35], 8) et elle a
constamment reçu confirmation (Ps
117 [ Vg 116], 2). Dieu, qui s'occupe
de nous comme un Père très aimant,
nous considère dans sa miséricorde
(Ps 25 [Vg 24], 6) : une miséricorde 
douce (Sal 109 [Vg 108], 21), belle
comme un nuage de pluie (Si 35, 26)
» (QCP 7).

L'homélie se poursuit en montrant la
continuité et, en même temps, une
plus grande lumière dans la
Révélation, en nous invitant à
contempler le même thème du point
de vue néotestamentaire : « Jésus
résume et définit toute cette histoire
de la miséricorde divine : 
bienheureux les miséricordieux, car ils



obtiendront miséricorde (Mt 5, 7). En
une autre occasion, Il dit : soyez
miséricordieux, comme votre Père
céleste est miséricordieux (Lc 6, 36).
Bien des scènes de l'Évangile restent
gravées dans notre mémoire : la
clémence à l'égard de la femme
adultère ; la parabole du fils
prodigue ; celles de la brebis perdue
et du débiteur pardonné ; la
résurrection du fils de la veuve de
Naïm (Lc 7, 11-17). Que de motifs de
justice pour expliquer ce grand
prodige. Le fils unique de cette
pauvre veuve est mort, lui qui
donnait un sens à sa vie, lui qui
pouvait l'aider dans sa vieillesse.
Cependant le Christ ne fait pas de
miracles par justice mais par
compassion, parce que,
intérieurement, Il s'émeut devant la
douleur humaine » (QCP 7).

À un autre moment, dans une
synthèse ajustée, saint Josémaria
complète le raisonnement : « La



Sainte Écriture nous met en garde :
même le juste tombe sept fois. Chaque
fois que j’ai lu ces paroles, mon âme
a été secouée d’un fort tressaillement
d’amour et de douleur. Une fois de
plus, par ce divin rappel, le Seigneur
vient à notre rencontre. Il nous parle
de sa miséricorde, de sa tendresse, de
sa clémence sans limite. Soyez-en
convaincus : le Seigneur ne veut pas
nos misères, mais il ne les méconnaît
pas pour autant, et il compte
précisément sur ces faiblesses pour
que nous devenions plus saints » (AD
215).

Saint Josémaria lisait la Bible in sinu
Ecclesiæ. Les enseignements des
Pères et des Docteurs de l'Église
éclairaient constamment son
interprétation de l'Écriture. Il suffit
de mentionner les citations de saint
Augustin, de saint Jérôme, de saint
Jean Chrysostome ou de saint
Thomas d'Aquin, pour nommer
quelques-uns des auteurs qu'il a le



plus fréquemment cités. La Tradition
vivante de l'Église a trouvé un écho
enrichissant – ce n'était pas
seulement de la répétition – dans
leurs commentaires des textes
sacrés.

Il mettait en valeur le sens et la
profondeur de la Parole de Dieu
comme Révélation du mystère de
Dieu et des hommes, et c'est
pourquoi il abordait toujours
l'Écriture avec le désir d'en connaître
la vérité insondable. Comme l'a dit
Mgr del Portillo, « il a toujours fait
preuve d'un respect extraordinaire
pour l'Écriture Sainte qui, avec la
Tradition de l'Église, est la source
dont il s'est continuellement nourri
pour sa prière personnelle et pour sa
prédication » (DEL PORTILLO 1994,
p. 147-148).

2. La Bible, un livre de prière

L'Écriture Sainte, tant en elle-même
qu'incorporée à la liturgie, était la



source de cette prière personnelle et
de ce dialogue contemplatif avec
Dieu, que saint Josémaria
recherchait à chaque instant de son
existence. Récitant l'Office Divin avec
amour et attention, il vivait à la
première personne ce qu'il avait écrit
dans les années 30 : « Ta prière doit
être liturgique. — Ah si tu pouvais
prendre goût à réciter les psaumes et
les prières du missel » (C 86). Ce
conseil était une réalité qui s'était
incarnée dans sa propre vie. Dans la
célébration quotidienne du Sacrifice
Eucharistique et dans la récitation de
l'Office Divin, il priait, faisant siens
les passages de l'Écriture. En
particulier, il savait se réjouir et
souffrir, remercier, pardonner et
implorer le Seigneur avec insistance,
répétant les paroles du psalmiste,
qu'il connaissait dans bien des cas
par cœur. Comme l'a noté Mgr del
Portillo, « j'étais étonné de la facilité
avec laquelle il citait de mémoire et
avec exactitude des phrases de la



Sainte Écriture. Même dans ses
conversations familiales, il évoquait
des textes sacrés pour amener les
personnes présentes à une prière
plus profonde » (DEL PORTILLO 1994
p. 150).

Fréquemment, la Parole inspirée
suscitait dans sa prière personnelle
le désir de croître dans les vertus, de
vivre de foi, d'espérance et de
charité. « Dieu est celui de toujours.
— Il faut des hommes de foi : et les
prodiges que nous lisons dans la
sainte Écriture se renouvelleront.— 
Ecce non est abbreviata manus
Domini, le bras de Dieu — sa
puissance — ne s’est pas raccourci !
» (C 586). « ’In te Domine, speravi’ : en
toi, Seigneur, j’ai espéré. — Et, en
plus des recours humains, j’ai usé de
ma prière et de ma croix. — Et mon
espérance n’a pas été vaine ! Elle ne
le sera jamais :Non confundar in
æternum ! » (C 95). « La solution
consiste à aimer. L’apôtre saint Jean



écrit des mots qui me vont droit au
cœur : “Qui autem timet, non est
perfectus in caritate.” Je les traduis
ainsi, presque littéralement : celui
qui a peur ne sait pas aimer. — Donc
toi, qui as en toi l’amour et qui sais
aimer, tu ne dois avoir peur de rien.
— En avant ! » (F 260).

3. L'Évangile, chemin de
configuration au Christ

En 1933, saint Josémaria écrivait : «
Sur cette Histoire de Jésus que je t’ai
offerte, j’ai écrit en dédicace : “
Cherche le Christ, trouve le Christ,
aime le Christ. ” » (C 382). Ce n'était
pas seulement un conseil, mais
quelque chose que le fondateur de
l'Opus Dei avait essayé de vivre
assidûment : « Nous devons, en effet,
reproduire en nous le Christ vivant,
en connaissant le Christ, à force de
lire la Sainte Ecriture et de la
méditer, à force de prier » (QCP 14).



Conscient que la vie du chrétien n'a
qu'un objectif, se configurer au
Christ, il avait écrit : « Dans la vie
spirituelle, il n'y a pas de nouvelle
époque à laquelle il faudrait
parvenir. Tout a déjà été donné dans
le Christ, qui est mort, qui est
ressuscité, qui vit et demeure
toujours. Mais il nous faut nous unir
à Lui par la foi, en laissant sa vie se
manifester en nous, afin que l'on
puisse dire que chaque chrétien est
non plus alter Christus, mais ipse
Christus, le Christ lui-même ! » (QCP
104). Déjà au début de Chemin, il
écrivait : « Dieu veuille que ton
comportement et tes conversations
fussent tels que l’on pût dire en te
voyant ou en t’écoutant parler : voilà
quelqu’un qui lit la vie du Christ !
» (C 2).

Un moyen pratique de montrer cette
réalité était de lire le Nouveau
Testament quotidiennement -
quelques versets par jour, environ



cinq minutes - en suivant l'exemple
de divers saints. Il n'était pas rare
qu'il couche par écrit une phrase qui
avait attiré son attention. Cela lui
servait parfois d'oraison jaculatoire
qui, répétée au cours de la journée,
l'aidait à se maintenir en présence de
Dieu. C'est ainsi qu'il l’a écrit. « Ces
minutes que tu consacres chaque
jour à la lecture du Nouveau
Testament, selon le conseil que je t'ai
donné (essayer de bien entrer dans
chaque scène, et d'y participer,
comme un personnage de plus) elles
sont là pour que tu incarnes, pour
que "tu accomplisses" l'Évangile dans
ta vie..., et pour "le faire accomplir"
» (S 672).

Il invitait ses enfants de l'Opus Dei à
être des protagonistes des textes de
l’Évangile qu'ils lisaient et méditaient
afin qu'ils écoutent les paroles de
Jésus et parlent avec Lui : « Pour
approcher le Seigneur à travers les
pages du saint Évangile, je vous



recommande toujours de faire
l’effort d’entrer dans la scène, d’y
participer comme un personnage de
plus. Je connais nombre d’âmes,
normales et courantes qui le font.
Ainsi, vous serez absorbés comme
Marie, suspendue aux lèvres de Jésus
ou, comme Marthe, vous oserez lui
faire part sincèrement de vos soucis,
mêmes les plus insignifiants » (AD
222).

Il réitérait fréquemment cette même
invitation dans ses écrits, qui mettent
en relief à maintes reprises sa
manière de lire, de méditer et
d'appliquer la vie de Jésus-Christ à la
réalité quotidienne : « Habituez-vous
à vous mêler aux personnages du
Nouveau Testament. Savourez ces
scènes émouvantes où le Maître
procède avec des gestes divins et
humains à la fois, ou bien expose
avec des tournures, elles aussi
humaines et divines, l’histoire
sublime du pardon, qui est celle de



son Amour ininterrompu pour ses
enfants. Ces échos du Ciel se
renouvellent aussi en ce moment
dans la pérennité actuelle de
l’Évangile : nous percevons, nous
constatons, nous sommes en droit
d’affirmer que nous touchons du
doigt la protection divine, une aide
de plus en plus forte, au fur et à
mesure où nous avançons, malgré
nos faux pas, au fur et à mesure où
nous commençons et recommençons.
C’est cela la vie intérieure vécue dans
l’espérance en Dieu » (AD 216).

« Quand on aime quelqu'un, on
désire connaître tous les détails de sa
vie et de son caractère, de façon à
s'identifier à lui. C'est pourquoi nous
devons méditer la vie de Jésus,
depuis sa naissance dans une crèche,
jusqu'à sa mort et à sa résurrection.
Dans les premières années de mon
travail sacerdotal, j'avais l'habitude
d'offrir des exemplaires de l'Evangile
ou de livres racontant la vie de Jésus.



Car il nous faut bien la connaître,
l'avoir tout entière dans notre tête et
dans notre cœur, afin qu'à tout
moment, sans qu'il soit besoin
d'aucun livre, en fermant les yeux,
nous puissions la voir comme dans
un film ; afin qu'en toute
circonstance les paroles et les actes
du Seigneur nous reviennent en
mémoire » (QCP 107).

4. L'Écriture dans la prédication
de saint Josémaria

Déjà au début de son ministère
pastoral et ensuite, à partir du
moment où Dieu lui a confié la tâche
de réaliser l'Opus Dei sur terre, saint
Josémaria s'est appuyé sur la
Révélation pour annoncer le message
que Dieu lui avait confié pour le
transmettre à l'humanité.

Il méditait assidûment les textes
bibliques, en particulier ceux du
Nouveau Testament, et faisait
ressortir des nuances et des aspects



nouveaux qui, peut-être, pendant
une longue période de l'Église
n'avaient pas été mis en lumière. Il
ne considérait pas la Bible comme un
dépôt inerte, mais comme un
instrument vital que le Seigneur
utilise pour insuffler une vie
surnaturelle à ceux qui la lisent avec
humilité et désir d'apprendre. Pour
Mgr del Portillo, l'originalité de ses
commentaires sur l'Écriture, toujours
incisifs et immédiats, en est une
preuve éloquente ; ce ne sont pas des
conclusions au service d'une
spiritualité précise ni de simples
exemples qui illustrent des concepts
ou des idées prédéterminés (cf. DEL
PORTILLO, 1993 149).

En prêchant, il présentait l'Écriture
de telle manière qu'elle exprimait sa
propre puissance charismatique et
surnaturelle, révélant sa densité
spirituelle. Entre ses mains, la Bible
n'était jamais un texte savant ou une
source de citations ou de platitudes.



Sa prédication rapprochait les âmes
de Dieu et de la conversion du cœur.
Il n'a jamais cherché à être original,
car il était convaincu que la Parole
de Dieu est toujours nouvelle, et
qu'elle conserve intacte son
irrésistible force d'attraction, si elle
est proclamée dans la foi.

D'ordinaire, il se tournait vers des
textes de l'Écriture sainte pour
exprimer les lumières que le
Seigneur lui avait fait voir de
manière très claire comme éléments
constitutifs de son charisme de
fondateur : l'appel universel à la
sainteté, le sens de la filiation divine,
la sanctification de la vie ordinaire
par le travail.

Son ministère de la Parole, sa
prédication pastorale et ses homélies
se nourrissaient continuellement de
la Parole de Dieu et étaient vivifiés
dans la méditation et l'étude
personnelles, ayant présent devant



ses yeux les personnes à qui
s'adressaient ses enseignements : «
ses méditations se caractérisaient par
l'usage continu de textes et de
passages évangéliques qui, par sa
voix, prenaient vie de manière
suggestive et profondément
inspirante », a raconté l'une des
personnes qui ont participé ou
assisté à une retraite spirituelle
prêchée par lui (cfr. DEL PORTILLO,
1993 P. 148).

Dans la méditation personnelle de
l'Écriture et dans la prédication
postérieure, on trouve toute
l'abondance du trésor accumulé par
la Tradition chrétienne. Sa lecture
élève vers une meilleure
compréhension de ce qu'affirme le
texte. Dans sa prédication, on peut
voir comment les trois niveaux – 
lectio, meditatio, contemplatio – sont
soutenus par une véritable exégèse
avec un sens théologique profond. Sa
prière partait de la lectio. La 



meditatio le portait à la contemplatio,
pour garder les scènes de la vie du
Christ toujours présentes dans son
esprit et dans son cœur.

Comme conséquence de cette
attitude d'approfondissement du
sens du Nouveau Testament, saint
Josémaria examinait sa conscience et
invitait les autres à suivre ce chemin,
ayant devant les yeux la figure de
Jésus-Christ, contemplant le Fils de
Dieu qui a partagé en tout notre
nature humaine, sauf dans le péché
(cf. Hb 4, 15). Cette connaissance du
Christ pousse à L'aimer et à L'imiter.
Un bon exemple est son
commentaire sur l'épisode des
disciples d'Emmaüs : « Quand,
arrivant au village, Jésus fait mine de
poursuivre son chemin, les deux
disciples Le retiennent et Le forcent
presque à rester près d'eux. Ils Le
reconnaissent ensuite, lorsqu'Il
rompt le pain : le Seigneur était avec
nous s'écrient-ils. Et ils se dirent l'un



à l'autre : « Notre cœur n'était-il pas
tout brûlant au-dedans de nous,
quand Il nous parlait en chemin et
qu'Il nous expliquait les Ecritures ?
» (Lc 24, 32). Chaque chrétien doit
permettre au Christ d'être présent
parmi les hommes ; il doit se
comporter de telle manière que ceux
qui le fréquentent, perçoivent le 
bonus odor Christi (2 Co, 2, 15), la
bonne odeur du Christ ; il doit agir de
sorte qu'on puisse découvrir le
visage du Maître à travers les actions
du disciple » (QCP 105).

Et allant au cœur de l'Évangile, il
enseignait à méditer le texte sacré de
telle manière que voir Jésus dans sa
très sainte humanité conduise à la
contemplation du mystère divin : «
En outre, je voudrais que vous
compreniez que personne n’échappe
au mimétisme. Les hommes sont
poussés, même inconsciemment, par
un désir continuel de s’imiter les uns
les autres. Et nous, allons-nous



négliger cette invitation à imiter
Jésus ? Chaque individu s’efforce
petit à petit de s’identifier à ce qui
l’attire, au modèle qu’il s’est choisi
pour y rapporter sa conduite. Notre
façon de nous comporter dépend de
l’idéal que chacun d’entre nous se
forge. Le Christ est notre maître : le
Fils de Dieu, la Seconde Personne de
la Très Sainte Trinité. En imitant le
Christ, nous gagnons le droit
incomparable de participer à ce
courant d’amour qu’est le mystère du
Dieu unique en trois Personnes » (AD
252).

Thèmes connexes : Jésus-Christ ;
Liturgie des heures ; Prière.

Bibliographie : CONCILE VATICAN II,
Const. Dogm. Dei Verbum 1965 ;
Santiago AUSÍN, “La lectura de la
Biblia en las « Homilías » del beato



Josemaría Escrivá de Balaguer”,
ScrTh, 25 (1993), pp. 191-220 ; José
María CASCIARO RAMÍREZ, “La «
lectura » de la Biblia en los escritos y
en la predicación del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer”, ScrTh, 34
(2002), pp. 133-168 ; Salvatore
GAROFALO, “Il valore perenne del
Vangelo”, en Cornelio FABRO -
Salvatore GAROFALO - Maria
Adelaida RASCHINI (eds.) Santi nel
mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaría Escrivá, Milano, Ares,
1992, pp. 156-193 ; Scott HAHN,
“Amare la Bibbia apassionatamente.
L’uso delle Scritture negli scritti di
san Josemaría” Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei
35 (2002), pp. 380-389 ; Álvaro DEL
PORTILLO Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993 ; Francisco VARO Alegres
con esperanza. Textos de San Pablo
meditados por San Josemaría,
Madrid, Rialp, 2009 ID., “La Sagrada
Biblia en los escritos de San



Josemaría Escrivá”, en Gonzalo
ARANDA - Juan Luis CABALLERO
(eds.) La Sagrada Escritura, palabra
actual. XXV Simposio Internacional
de Teología de la Universidad de
Navarra, Pamplona, Servicio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, 2005, pp. 525-547.

Bernardo ESTRADA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
sainte-ecriture/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-sainte-ecriture/

	SAINTE ÉCRITURE

