
opusdei.org

PRUDENCE

1. La vertu de la prudence dans
le contexte des enseignements
de saint Josémaria. 2. Aspects
propres à l’exercice de la vertu.
3. La prudence dans la vie de
saint Josémaria. 4. Prudence et
confiance en Dieu.

15/07/2024

1. La vertu de la prudence dans le
contexte des enseignements de saint
Josémaria.

2. Aspects propres à l’exercice de la
vertu.



3. La prudence dans la vie de saint
Josémaria.

4. Prudence et confiance en Dieu.

La prudence est la vertu qui dispose
l'esprit à discerner notre vrai bien en
toutes circonstances et à choisir les
moyens pour l'atteindre (cf. CEC, n.
1806). Par conséquent, les actes de la
prudence sont : le jugement sur ce
qui est l'action la plus appropriée
pour atteindre le bien, et le mandat
de l'exécuter. Saint Josémaria
recueille dans l'une de ses homélies
ces aspects centraux de la vertu : «
savoir ce qu’il convient de faire dans
chaque cas et (...) nous mettre au
travail sans délai » (AD 72). La
prudence se fonde sur la mémoire du
passé, la connaissance du présent et,
dans la mesure où cela est possible,
sur l'anticipation des conséquences
des décisions. Elle indique la juste
mesure des autres vertus, entre excès



et défaut, entre exagération et
manque ou médiocrité.

1. La vertu de prudence dans le
contexte des enseignements de
saint Josémaria

Saint Josémaria consacre à la
prudence la majeure partie de
l'homélie Vivre face à Dieu et face aux
hommes, et plusieurs points de celle
consacrée aux Vertus humaines,
toutes deux recueillies dans Amis de
Dieu. Il fait également référence à la
prudence en de nombreux points de 
Chemin, Sillon et Forge. Ce qu'il dit
dans ces écrits est le reflet de son
étude, de la façon dont il vivait
personnellement cette vertu et,
finalement, de ce que doit être la vie
du chrétien, dans laquelle le divin et
l'humain s'entremêlent.

Dans l'homélie Vertus Humaines (cf.
AD 73 sq.), le fondateur de l'Opus Dei,
partant du récit qui montre le peu



d'égards de Simon le Pharisien
envers Jésus, souligne que le
Seigneur apporte le salut, pas la
destruction de la nature, de sorte que
dans une vie authentiquement
chrétienne, les vertus théologales
doivent s'accompagner des vertus
humaines. Parmi elles, il y a tout
d'abord, la prudence.

Dans son homélie Vivre face à Dieu et
face aux hommes (cf. AD 154 sq.),
saint Josémaria aborde des questions
centrales, telles que : la prudence qui
naît d'un amour pour Dieu « de tout
son cœur », et d'une conscience du
devoir de lutter pour sa propre
sainteté et celle des autres ; le
rapport entre prudence, justice et
charité ; la force dans l'exercice de la
prudence, qui conduit à agir même si
cela fait mal et entraîne de la
souffrance ; la prudence comme
engagement sérieux envers la vérité,
afin de ne pas être de faux maîtres ;
et les normes de prudence en tant



que « normes claires, abondamment
éprouvées par une conduite droite,
autant que par l’âge, la science du
gouvernement, la connaissance de la
faiblesse humaine et l’amour porté à
chaque brebis, autant de raisons qui
incitent à parler, à intervenir, à
manifester son intérêt pour les
autres » (AD 158).

La prudence joue un rôle
fondamental dans l'agir chrétien, car
éclairée par la foi et animée par la
charité, elle nous guide pour
chercher le bien et le faire de
manière concrète. Parler de la
dignité de l'existence humaine et de
la sainteté, ce n'est pas seulement
proclamer ou « accepter un simple
postulat théorique, mais le réaliser,
jour après jour, dans la vie ordinaire
» (Entretiens 62). Il ne s'agit pas
seulement de savoir ce que signifie
être chrétien – ou plus largement ce
que signifie être une personne
authentique – mais de vivre comme



tel. Et à cette fin, la prudence est
décisive, car c'est la vertu qui nous
place dans l'aujourd'hui et le
maintenant, et dans ce que cette
situation concrète exige.

Être prudent, c'est faire en sorte que
la vérité de l'être, de Dieu et du
monde, profondément ressentie,
deviennent la règle et la mesure de
notre vouloir et de notre agir (cf.
PIEPER, 2003, p. 82). La prudence
permet à notre agir d'être une
manifestation réelle, véritable et
efficace de l'amour. C'est pourquoi,
comme saint Josémaria le souligne
avec insistance dans son homélie 
Vivre face à Dieu et face aux hommes,
elle est nécessaire, « indispensable »,
à tout être humain et en particulier à
« quiconque se trouve amené à
donner un avis, à fortifier, à corriger,
à enflammer, à stimuler » (AD 155).

2. Aspects propres à l'exercice de
la vertu



Les paragraphes que l'homélie Vertus
Humaines consacre à la prudence
commencent par une citation de
l'Écriture qui fixe, dès le début,
l'angle sous lequel saint Josémaria
considère cette vertu : « La sagesse
du cœur, on l’appelle intelligence le
sage de cœur sera appelé prudent
» (cf. Pr 16, 21. La prudence est liée à
l'intelligence ; plus encore, elle
réside, comme l'enseigne la tradition
philosophique, dans la raison
pratique, c'est-à-dire dans la raison
en tant qu'elle est orientée et tournée
vers la praxis, vers l'action. Mais elle
présuppose le désir et l'amour du
bien. C'est ce qui distingue la
prudence de l'astuce ou de cette
prudence de la chair dont parle Saint
Paul (cf. Rm 8, 6) : « la prudence de
ceux qui ont l’intelligence, mais qui
s’efforcent de ne pas l’utiliser pour
découvrir et aimer le Seigneur. La
véritable prudence est celle qui reste
attentive aux insinuations de Dieu et
qui, dans cette écoute vigilante,



reçoit dans l’âme des promesses et
des réalités de salut » (AD 87).

L'amour a donc une fonction
fondamentale : la fin et l'intention
sont ce qui régit l'action humaine.
Mais se trouve également requise la
connaissance de la réalité sans
laquelle le bien ne pourrait être fait.
La bonne volonté ou la bonne
intention ne suffisent pas. La prise
en considération des réalités sur
lesquelles porte l'action, et des
circonstances particulières qui
l'accompagnent, est donc nécessaire.
L'être humain ne peut se réfugier
dans la simple évocation de ce qui
aurait pu être ou se perdre dans
l'imaginaire de ce qui sera peut-être
un jour : il doit agir aujourd'hui et
maintenant ; et la prudence est, pour
paraphraser Claudel, cette patiente
lumière qui éclaire l'immédiat.

Dans l'homélie Vertus humaines,
saint Josémaria rappelle les trois



actes qui, selon saint Thomas d'Aquin
(cf. S. Th., 2-2, q. 47, a. 8), sont
constitutifs de la prudence –
demander conseil, juger
correctement et décider–, avant de
les commenter. « Le premier pas de
la prudence consiste à reconnaître
ses limites : c’est la vertu de
l’humilité. Admettre que, sur certains
points, nous n’arrivons pas à tout
comprendre, qu’en bien des cas nous
ne saisissons pas des choses qu’il est
indispensable d’avoir présentes à
l’esprit à l’heure de juger. C’est
pourquoi nous avons recours à un
conseiller ; pas à n’importe lequel,
mais à celui qui en a la capacité (...).
Il est ensuite nécessaire de juger,
parce que la prudence exige
d’ordinaire une décision rapide,
opportune. S’il est parfois prudent de
retarder la décision jusqu’à réunir
tous les éléments qui permettent de
juger, il serait très imprudent, en
d’autres occasions, de ne pas
commencer à mettre en œuvre le



plus tôt possible ce que nous
estimons devoir faire ; surtout
lorsque le bien des autres est en
cause » (AD 86).

En parcourant les écrits du fondateur
de l'Opus Dei, on peut trouver de
nombreux textes dans lesquels il
glose l'une ou l'autre de ces étapes de
l'exercice de la prudence. Citons-en
quelques-uns à titre d'exemple :

- « Foi, joie, optimisme. — Mais pas la
sottise de fermer les yeux à la réalité
» (C 40).

- « Allez au fond des problèmes ; ne
restez pas à la surface des choses
» (AD 160).

- « Ne jugez pas sans entendre les
deux parties. — Ceux-là mêmes qui
se tiennent pour des gens pieux
oublient facilement cette règle de
prudence élémentaire » (C 454).



- « Demain ! Parfois, c’est de la
prudence ; très souvent, c’est le mot
des vaincus » (C 251).

- « Ne confonds pas la sérénité avec
la paresse, avec l’abandon, avec le
retard dans la prise de décisions ou
l’étude des problèmes. La sérénité
accompagne toujours la diligence,
cette vertu si nécessaire pour
considérer les questions en cours et
les résoudre sans tarder » (F 467).

- « Tout planifier ? — Tout, m’as-tu
dit. — D’accord, il faut exercer la
vertu de prudence, mais sans oublier
que les entreprises humaines,
qu’elles soient ardues ou
élémentaires, admettent toujours
une marge d’imprévu..., mis à part le
fait qu’un chrétien ne saurait fermer
la porte à l’espérance, ni faire
abstraction de la Providence divine.
» (F729).

Terminons ce rapide tour des écrits
de saint Josémaria en faisant



référence à deux attitudes qu'il a
toujours essayé d'inculquer. La
souplesse de savoir s'adapter à
chaque situation, sans être lié à la
rigidité d'une « casuistique stérile »
(AD 222) qui, au fond, vient de
l'orgueil ou d'une peur exacerbée de
se tromper. Et la volonté de rectifier :
« Ce n’est pas celui qui ne se trompe
jamais qui est prudent, mais bien
celui qui sait rectifier ses erreurs »
(AD 88). « Il y a des choses que tu fais
bien et il y a des choses que tu fais
mal. Que les premières te
remplissent de joie et d’espérance ; et
fais face sans te décourager aux
secondes, afin de te corriger : et
alors, elles marcheront » (S 68).

3. La prudence dans la vie de saint
Josémaria

Dans les paragraphes précédents, on
a passé en revue certaines facettes de
la vertu de prudence, telles que
décrites par saint Josémaria. Il s'agit,



comme nous l'avons dit, de textes nés
de l'expérience, et qui sont ancrés
dans sa propre vie. Sans essayer de
faire un exposé complet sur ce sujet,
signalons à présent, même
brièvement, quelques facettes
particulièrement pertinentes de la
biographie de saint Josémaria.

Prudence dans l'exercice du ministère
sacerdotal. Le sacerdoce ministériel
implique le service, le désir d'aller à
la rencontre de toutes les âmes et
cela, à son tour, requiert du
discernement, la capacité de voir ce
dont chacun a besoin. Saint
Josémaria a été pourvu de ce don,
comme l'attestent de nombreuses
personnes qui l'ont fréquenté. Dans
la direction spirituelle, il avait un
grand respect pour chaque âme : il
fuyait les « recettes » toutes faites. Il
n'a jamais lié à sa propre personne
ceux qui venaient à lui à la recherche
d'orientation ou de critère : il ne se
considérait pas comme propriétaire



des âmes mais il les menait vers le
Christ et encourageait en elles un
profond sentiment pour la liberté
sans laquelle il est impossible de
plaire à Dieu.

Il possédait une grande vitalité, des
qualités personnelles et une
expérience, mais il ne se laissait pas
emporter par l'improvisation et il
s'appuyait, pour ses méditations,
homélies et causeries, sur les sources
solides de l'Écriture Sainte et de la
tradition vivante de l'Église. Il savait
aussi s'adapter aux gens à qui il
parlait. Il le faisait spontanément,
mais aussi comme le fruit de la
méditation et de l'étude, de sa prière
à Dieu pour obtenir ce qu'il qualifiait
d'habitude de « don des langues »,
c'est-à-dire la capacité d'exprimer le
riche message de la foi chrétienne
d'une façon qui pouvait être
comprise par toutes sortes de
personnes.



Prudence de gouvernement. La
mission de fondateur de l'Opus Dei,
c'est-à-dire le fait de se savoir poussé
par Dieu non seulement à proclamer
une doctrine – l'appel universel à la
sainteté au milieu du monde – mais
aussi à promouvoir une institution
qui incarnerait cette doctrine et la
répandrait, fit de saint Josémaria un
homme de gouvernement. On peut
illustrer sa prudence dans ce
domaine en faisant référence à
certains actes, ou encore à la
manière dont il a mis en place l'Opus
Dei et aux conseils qu'il a donnés en
ce qui concerne son gouvernement.
Concentrons-nous sur ce point.

Saint Josémaria a établi que la
structure et l'organisation du
gouvernement de l'Opus Dei à ses
différents degrés devaient être
collégiales, fondées sur la
responsabilité de ceux qui
composeraient ces échelons et sur la
confiance mutuelle. Chacune des



personnes qui composent les
différentes instances dirigeantes doit
assumer pleinement sa
responsabilité, s'exprimer librement,
sans se réfugier dans l'anonymat
d'une fausse prudence. Il a été très
ferme sur ce point et n'a pas toléré
qu'en raison de l'urgence ou d'autres
raisons, on ne s’appuie pas sur toutes
les personnes qui, selon les sujets,
devaient intervenir.

Il essaya en cela, comme en tout, de
donner l’exemple. Même si, en tant
que fondateur, il aurait pu décider
seul, il a toujours voulu avoir l'avis
des personnes qui étaient chargées
de suivre cette affaire, y compris
lorsqu'il s'agissait de jeunes. Cette
façon d'agir était un stimulant pour
la responsabilité et une école de
formation pour ceux qui assumaient
des fonctions de direction. Il s'en est
fait le porte-voix dans ses écrits
adressés au grand public comme, par
exemple, dans ces deux points de 



Sillon : « Les décisions de
gouvernement, quand elles sont
prises à la légère par une seule
personne, sont toujours, ou presque
toujours, marquées par une vision
unilatérale des problèmes. — Aussi
grands que soient ton esprit de
réparation et ton talent, tu dois
écouter ceux qui partagent avec toi
cette charge de direction » (S 392). «
Une règle fondamentale pour bien
gouverner : partager les
responsabilités, sans que cela signifie
rechercher la facilité ou l'anonymat.
J'y insiste : partager les
responsabilités ; en demandant à
chacun de rendre compte de sa
charge, pour pouvoir en "rendre
compte" à Dieu, et aux âmes s'il est
nécessaire » (S 972).

Prudence dans la vie relationnelle. En
tant qu’êtres humains, nous vivons
en société, nos paroles et nos actions
sont non seulement entendues ou
vues par ceux qui nous entourent,



mais aussi évaluées. Il fait partie de
la prudence de prendre en compte ce
fait, et de le garder à l'esprit dans la
manière d'agir. Saint Josémaria fut
conscient dès le début de cette
réalité, et de ce qu'elle exige du
prêtre. Il suffit de rappeler comme
un fait significatif que, lorsqu'il était
jeune prêtre, il essayait toujours de
se comporter avec une totale sérénité
et maîtrise de soi, avec une maturité
et un sérieux qui allaient même au-
delà de son âge. D'où ce point
autobiographique deChemin : «
Comme il la demandait ce jeune
prêtre de nos amis : “ Seigneur,
donne-moi quatre-vingts ans de
gravité ! ” Demande-la, toi aussi, pour
tous les prêtres, et tu auras fait une
bonne chose » (C 72 ; cf. cf. AVP, I, p.
215).

Comme c'est souvent le cas lorsque
s'ouvrent de nouvelles voies, saint
Josémaria a connu
l'incompréhension et la critique.



Divers échos de cette réalité se
retrouvent dans ses écrits. A tous –
écrit-il – « il nous convient
d'apprendre à être prudents », et il -il
« plus particulièrement à ceux
d’entre nous qui, engagés dans le
courant circulatoire de la société,
désirent travailler pour Dieu » (AD
155). Mais si la prudence est
nécessaire, la simplicité, le naturel et
la confiance dans les autres le sont
aussi. Ainsi, à la recommandation
déjà mentionnée vient s'en ajouter
une autre : « Ne soyez point rusés ni
méfiants » (AD 156). Et plus tard « Je
vous le répète : prudence oui,
méfiance non. Accordez à tous la
confiance la plus absolue, soyez très
nobles. (...) Je préfère courir le risque
qu’un indélicat abuse de cette
confiance, plutôt que d’ôter à
quelqu’un le crédit qu’il mérite
comme personne et comme enfant
de Dieu. Je vous assure que je n’ai
jamais été déçu par les résultats en
agissant de cette façon. » (AD 159).



4. Prudence et confiance en Dieu

On pourrait citer d'autres exemples
de preuves d’un agir responsable
dans la vie de saint Josémaria, mais
ceux mentionnés peuvent suffire. On
ne peut cependant terminer sans
souligner une facette de la vertu de
prudence très caractéristique de sa
doctrine et de sa vie. On a déjà
signalé qu'il étudiait soigneusement
les problèmes et considérait les
mesures pour que l'œuvre
apostolique puisse se développer
efficacement. En d'autres termes, il
ne méprisait pas les moyens
humains, mais on doit ajouter que –
même face à une tâche difficile, et
peut-être apparemment inaccessible
–, quand il voyait clairement quelle
était la Volonté de Dieu, il agissait
avec une foi et une confiance totale
dans l'aide divine. Il était convaincu
que si Dieu demandait quelque
chose, même si humainement cela



pouvait sembler une imprudence, il
devait se lancer dans l'action, car
Dieu lui en donnerait les moyens.

C'est ainsi qu'il a vécu. C'est ainsi
qu'il a enseigné à vivre. Et c'est ce
qu'il écrit à propos tant des œuvres
apostoliques que de la vie
spirituelle : « Dans les entreprises
d’apostolat, il est bon — c’est un
devoir — de tenir compte de tes
moyens terrestres (2 + 2 = 4), mais
n’oublie jamais, au grand jamais !
que tu dois heureusement compter
sur un autre terme de l’addition :
Dieu + 2 + 2… » (C 471). « Rejette loin
de toi le désespoir où te conduit la
connaissance de ta misère. — C’est
vrai : financièrement parlant, tu es
un zéro…, par ton rang social, un
autre zéro…, et un autre par tes
vertus, et un autre par ton talent…
Mais, à gauche de tous ces zéros, il y
a le Christ… Et cela fait un chiffre
incommensurable ! » (C 473).



Il n'est donc pas étrange qu'il ait mis
la prudence en relation avec une
attitude qui peut paraître
contradictoire : l'audace. Il l'a fait
fréquemment, en les unissant – cela
explique le lien entre les deux
réalités – par la confiance en Dieu : «
Dieu et audace ! — L’audace n’est pas
imprudence. — L’audace n’est pas
témérité » (C 401) ; « N’y prête pas
attention. — Les “ prudents ” ont
toujours qualifié de folies les œuvres
de Dieu. — En avant, de l’audace !
» (C 479). Deux points de Chemin qui
se complètent avec cet autre de Sillon
dans lequel l'audace est présentée
comme le fruit d'une force d'âme
éclairée par la foi : « L'audace n'est ni
imprudence, ni témérité irréfléchie,
ni simple hardiesse. L'audace c'est la
force, vertu cardinale, nécessaire à la
vie de l'âme » (S 97).

Prudence, audace, attention aux
réalités humaines et à leurs
exigences, foi, prière, doivent être



profondément unies dans la vie du
chrétien. Ainsi, saint Josémaria a pu
conclure son homélie sur les Vertus
humaines par une invocation à
sainte Marie,Virgo fidelis, Virgo
prudens, par laquelle ces pages
peuvent également se terminer : «
Accourons à Marie, notre Mère, la
créature la plus éminente qui soit
sortie des mains de Dieu.
Demandons-lui de faire de nous des
hommes de bien ; que ces vertus
humaines, serties sur la vie de la
grâce, deviennent l’aide la meilleure
pour ceux qui, avec nous, travaillent
dans le monde à la paix et au
bonheur de tous » (AD 93).

Thèmes connexes : Vertus :
Considération générale.

Bibliographie : AVP passim ; Javier
ECHEVARRÍA Memoria del Beato



Josemaría Escrivá. Entrevista con
Salvador Bernal, Madrid, Rialp,
2000 ; Josef PIEPER Las virtudes
fundamentales, Madrid, Rialp 20038 ;
Álvaro DEL PORTILLO Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei
Madrid, Rialp, 1993.

Marlies KÜGUIN

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
prudence/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-prudence/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-prudence/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-prudence/

	PRUDENCE

