
opusdei.org

PRÉSENCE DE DIEU

1. Présence de Dieu, filiation
divine et communion avec
Dieu. 2. Moyens pour favoriser
la présence de Dieu. 3. Présence
de Dieu et unité de vie.

19/11/2023

1. Présence de Dieu, filiation divine
et communion avec Dieu.

2. Moyens pour favoriser la présence
de Dieu.

3. Présence de Dieu et unité de vie.



L'expression « présence de Dieu » a
un sens objectif et un sens subjectif.
Objectivement, elle signifie que Dieu,
en tant que créateur et provident, est
présent en toutes choses, leur
donnant l'être et les gardant dans
l'être ; et aussi qu’en vertu de sa
liberté et de son amour, Il s'est rendu
présent dans le Christ et dans
l'Eucharistie. Subjectivement, cela
signifie que l'homme prend
conscience de cette présence divine
et grandit en elle jusqu'à ce qu'il la
laisse illuminer toute sa vie. C'est
dans cette perspective que saint
Josémaria la considère d’habitude.

1. Présence de Dieu, filiation divine
et communion avec Dieu

C'est le sens de la filiation divine -
l'épine dorsale de l'esprit de l'Opus
Dei - qui est la source d'où jaillit la
présence constante de Dieu dans la
vie de saint Josémaria. C'est aussi le
trait concret et évident dont ont été



témoins ceux qui l'ont connu et qui
ont vécu avec lui, avec - dans le
domaine humain - la sympathie,
l'ingéniosité, la bonne humeur et la
finesse de la charité. Cela a été une
conquête tenace, fruit de la grâce et
de sa correspondance à la grâce. On
réalise que, dès les débuts, l'Esprit
Saint lui a fait le don d'une
continuelle présence de Dieu, qui n'a
pas cessé tout au long de sa vie et
s'est accrue au fil des années.

« Car c’est en [Dieu] que nous avons
la vie, le mouvement et l’être » (Actes
17 : 28) : nous vivons parce qu'Il nous
a créés, et nous restons en vie parce
qu'Il nous soutient de son amoureuse
providence. Nous avons aussi la
conviction que Dieu est avec nous
toujours, non pas comme une entité
abstraite ou une force impersonnelle,
mais comme un Père aimant et
miséricordieux. « Il faut se
convaincre que Dieu est
continuellement près de nous. —



Nous vivons comme si le Seigneur
était loin, là-haut, où brillent les
étoiles, et nous ne voyons pas qu’il
est aussi toujours à nos côtés. Et il est
là, comme un Père aimant. — Il aime
chacun de nous plus que toutes les
mères du monde ne peuvent aimer
leurs enfants. — Il nous aide, nous
inspire, nous bénit… et nous
pardonne. (...) Il faut nous en
pénétrer, nous en saturer : le
Seigneur, qui est à la fois près de
nous et dans les cieux, est un Père et
vraiment un Père pour nous » (C
267 ; cf. S 658).

La présence de Dieu ne réside pas
dans de simples pratiques pieuses,
mais dans la conscience profonde
que Dieu, créateur de l'univers, est
présent partout avec une présence
intime et opérative « qui soutient
tous les êtres et les fait ce qu’ils sont
(... ). En effet, la créature sans
Créateur s’évanouit » (GS, 36). Avec
une beauté incomparable, le Psaume



139, 7-10, décrit cette présence
d'immensité : « [Seigneur] où donc
aller, loin de Ton souffle ? où
m'enfuir, loin de Ta face ? Je gravis
les cieux : Tu es là ; je descends chez
les morts : Te voici. Je prends les ailes
de l'aurore et me pose au-delà des
mers : même là, Ta main me conduit,
Ta main droite me saisit ». Dieu brille
de telle manière dans ce qui a été
créé que les hommes seraient
aveugles de ne pas le voir : « Les
cieux proclament la gloire de Dieu, le
firmament raconte l'ouvrage de ses
mains » (Ps 19 [Vg 18], 2).

Chez les créatures élevées à l'ordre
surnaturel, cette présence réelle de
Dieu atteint des dimensions
nouvelles et supérieures ; l'âme en
grâce devient le temple de la Sainte
Trinité : l'inhabitation dans l'âme de
ceux qui L'aiment. Lorsque nous
sommes persuadés de cette
bienheureuse réalité, nous
apprenons à voir Dieu en tout, nous



savons que nous sommes contemplés
par Dieu en tout temps. C'est Jésus-
Christ lui-même qui nous en donne
l'exemple en profitant de toute
occasion et situation pour se tourner
vers Dieu le Père, que ce soit pour
louer, renouveler l'action de grâce ou
réparer (cf. Mt 6, 29-30 ; Jn 11 , 4 et
15 ; Mt 11, 25 ; Jn 11, 41 ; Lc 23, 34 ;
Mt 9, 36-38). Il n'y a pas de meilleure
façon de voir les choses et les
personnes que de les voir comme
Dieu les voit, de les regarder « avec
les yeux du Christ » (cfr. RH, 18).
Dans ses dernières années, saint
Josémaria, confronté à des
problèmes de vue, répétait cette
prière : « Fais que je voie avec tes
yeux, mon Christ, Jésus de mon âme
», tandis que la faim de contempler le
visage du Seigneur grandissait en
lui : « Vultum tuum, Domine,
requiram (Ps 26, 8), Seigneur, je
chercherai ton visage. Je suis tout
ému, en fermant les yeux, à la pensée
que le moment viendra, quand Dieu



voudra, où je pourrai Le voir, non
pas dans un miroir, d’une manière
confuse, mais… face à face (1 Co 13,
12). Oui, mon âme a soif de Dieu, du
Dieu de vie ; quand irai-je voir la face
de Dieu ? (Ps 41 [Vg 40], 3) » (Saint
Rosaire, Quatrième Mystère
Lumineux).

Le Catéchisme de l'Église Catholique
cite un texte de la Constitution
Pastorale Gaudium et Spes où ressort
cette référence essentielle de la
personne à Dieu : « l’aspect le plus
sublime de la dignité humaine se
trouve dans cette vocation de
l’homme à communier avec Dieu.
Cette invitation que Dieu adresse à
l’homme de dialoguer avec Lui
commence avec l’existence humaine.
Car, si l’homme existe, c’est que Dieu
l’a créé par amour et, par amour, ne
cesse de lui donner l’être ; et
l’homme ne vit pleinement selon la
vérité que s’il reconnaît librement
cet amour et s’abandonne à son



Créateur. » (GS, 19). Avoir la présence
de Dieu, c'est assumer pleinement
notre être et notre réalité : celle
d'être appelé à la communion avec
Dieu, correspondant librement à son
amour.

Saint Josémaria invitait,
conformément au charisme
spécifique de l'esprit de l'Opus Dei, à
vivre également la présence de Dieu
dans le travail ordinaire : « l'homme
ne peut se limiter à faire des choses,
à fabriquer des objets. Le travail naît
de l'amour, manifeste l'amour et
s'ordonne à l'amour. Nous
reconnaissons Dieu, non seulement
dans le spectacle que nous offre la
nature, mais aussi dans l'expérience
de notre travail et de notre effort. Le
travail est ainsi prière, action de
grâces, parce que nous savons que
c'est Dieu qui nous a placés sur terre,
nous savons qu'Il nous aime et que
nous sommes les héritiers de ses
promesses. Il est juste qu'Il nous



dise : Soit que vous mangiez, soit que
vous buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu (1 Co
10 :31) » (QCP 48).

L'appel à sanctifier le travail
professionnel et les tâches de la vie
ordinaire conduit à conjuguer et à
unir ce que de fréquents dualismes
disjoignent : la vie contemplative et
la vie active, le profane et le sacré, le
temporel et l'éternel. L'Incarnation
du Verbe est la grande vérité qui doit
présider à cet effort unitaire : « la
perception profonde de la richesse
du Verbe incarné était le fondement
solide de la spiritualité du fondateur
» (DEL PORTILLO, 1993, p. 77). « Unir
le travail professionnel avec la lutte
ascétique et la contemplation - chose
qui peut sembler impossible, mais
qui est nécessaire, pour aider à
réconcilier le monde avec Dieu - et
faire de ce travail ordinaire un
instrument de sanctification
personnelle et d'apostolat. N'est-ce



pas là un grand et noble idéal, pour
lequel il vaut la peine de donner sa
vie ? » (Instruction, 19 mars 1934, n.
33 : ARANDA, 2001, pp. 173-174).

C'est précisément cet effort unitaire
qui préside à l'effort ascétique pour
cultiver et favoriser la présence de
Dieu. « Même si je le respecte, je ne
partagerai jamais le point de vue de
ceux qui séparent la prière de la vie
active, comme s’il s’agissait de deux
choses incompatibles. Nous autres,
enfants de Dieu, nous devons être
des contemplatifs : des gens qui, dans
la rumeur de la foule, savent
atteindre au silence de l’âme dans un
entretien permanent avec le
Seigneur ; en Le regardant comme on
regarde un Père, comme on regarde
un Ami que l’on aime à la folie » (F
738). Ainsi, toutes les circonstances
peuvent conduire à Dieu : « Dans ta
vie, si tu te le proposes, tout peut
devenir la matière d’une offrande au
Seigneur, l’occasion d’un colloque



avec ton Père du ciel, qui a toujours
de nouvelles lumières à concéder » (F
743 ). La lutte de saint Josémaria
pour avoir la présence de Dieu est
émouvante lorsqu'il écrit dans une
prière sincère : « Jésus, que mes
distractions soient des distractions à
l’envers : au lieu de me souvenir du
monde lorsque je suis avec Toi, que
je me souvienne de Toi en vaquant
aux affaires du monde » (F 1014).

Cette présence constante de Dieu
n'était pas celle de ceux qui se
retirent du monde. Saint Josémaria
enseignait à ses enfants qu'ils
devaient être des contemplatifs à
tous les carrefours de la vie sociale,
en utilisant leur travail temporel ; il
disait : « notre cellule, c'est la rue ». Il
ne s'agit donc pas de moments
sublimes, stellaires, « mystiques »,
mais plutôt d'une présence continue
de Dieu dans le déroulement de la
vie ordinaire et dans les efforts
quotidiens. La notion de vie



ordinaire, de vie quotidienne dans les
écrits de saint Josémaria est une
véritable catégorie théologique et le
cadre de sa vie contemplative : il
s'agit de vivre saintement la vie
ordinaire. Etre en présence de Dieu
n'est donc pas se séparer des
occupations ordinaires, mais, au
contraire, c'est la manière la plus
complète et la plus vraie d'être dans
la réalité. On pourrait dire que cela
consiste en y être et ne pas y être
simultanément. On est, et on est
complètement, dans les affaires
courantes et concrètes qui nous
occupent les mains et la tête, mais, en
même temps, on n'est pas là parce
que l’on est en Dieu. Cela peut
sembler paradoxal, mais ce ne pas y
être est la manière la plus complète
et la plus profonde d'être dans les
choses temporelles, car quand on est
dans la présence de Dieu, on
parvient en quelque sorte à voir les
choses comme Dieu les voit, c'est-à-
dire qu'on les voit de la manière la



plus vraie et la plus objective. Ce
regard surnaturel chez saint
Josémaria allait jusqu'à lui permettre
de voir une multitude de détails
matériels - des petites réparations et
des améliorations à apporter, par
exemple - et d'avoir l’intuition, bien
au-delà d'une simple intuition
psychologique, de détecter les
besoins, les afflictions et les
problèmes de ceux qu'il connaissait
et fréquentait. Sa présence de Dieu
imprégnait de l'intérieur son travail
quotidien - de la lecture du journal à
la montée des escaliers - et sa
relation avec les autres. À plusieurs
reprises, il a mentionné qu'il ne
saluait généralement personne sans
d'abord saluer l'Ange Gardien de
celle-ci.

2. Moyens pour favoriser la
présence de Dieu

Il existe de nombreux moyens
recommandés par saint Josémaria



pour rechercher et favoriser la
présence de Dieu. La prière mentale
(le matin et l'après-midi), centrer la
journée autour de la Sainte Messe, la
lecture de l'Evangile et d'un livre de
spiritualité, la contemplation et la
récitation du Saint Rosaire ; bref, tout
ce qu'il appelait un « plan de vie
spirituelle », c'est-à-dire des
pratiques quotidiennes et constantes
de piété dans lesquelles s'actualisent
la foi et l'amour de Dieu. La fidélité à
ces pratiques de piété conduira
progressivement à ce qu'il a appelé
des « normes de toujours », c'est-à-
dire des attitudes constantes de
l'âme, qui, toutes, manifestent et
renforcent la présence de Dieu (la
considération de la filiation divine,
les communions spirituelles, les
actions de grâces, les actes de
réparation, les oraisons jaculatoires,
etc.). Avec le mot jaculatoires il
désignait - en suivant la tradition
spirituelle déjà existante chez saint
Augustin - des phrases courtes,



comme des flèches, qui manifestent
l'amour de Dieu et aident à
s'entraîner à la présence de Dieu. «
Recours à ces saints “ procédés
humains ” que je t’ai conseillés pour
ne pas perdre la présence de Dieu :
oraisons jaculatoires, actes d’amour
et de réparation, communions
spirituelles, “ regards ” à l’image de
Notre Dame… » (C 272) . On qualifie
ici de « procédés humains » divers
moyens qui peuvent souvent servir
de « réveils » pour se rappeler et
expérimenter la présence de Dieu
(un crucifix, des gravures, des images
de la Vierge, tout comme d'autres
objets profanes auxquels la personne
donne un sens) et qui contribuent à
accroître la vie de grâce dans son
âme : « Sois en présence de Dieu et tu
auras une vie surnaturelle » : C 278).

À plusieurs reprises, pendant les
années où il vécut à Villa Tevere,
Saint Josémaria, lorsqu'il rencontrait
un de ses enfants dans les couloirs de



la maison, même tôt le matin, lui
demandait : « Mon fils, combien
d'actes d'amour et de réparation as-
tu fait aujourd'hui ? ». Sans laisser le
temps à l'interlocuteur d'esquisser
une réponse, il l'encourageait à en
faire beaucoup, même des centaines.
Pour acquérir l'habitus de la
présence de Dieu, il faut la lutte
ascétique, se servir de ces « procédés
humains » et recourir à des «
béquilles », mais après ces efforts –
ajoutait-il –, il se peut que Dieu
accorde – car c'est un don – une vraie
vie contemplative.

Pour aider ses enfants à être de
véritables âmes contemplatives, il
écrivit l'homélie Vers la sainteté, qui,
a-t-il commenté, pouvait être comme
la règle qu'on utilisait à l'école pour
que les lignes soient droites et, en
s’appuyant sur elle, pour
nécessairement écrire notre propre
vie : « Nous commençons par des
prières vocales que, beaucoup



d’entre nous ont répétées lorsque
nous étions enfants : des phrases
ferventes et simples, adressées à
Dieu et à sa Mère, qui est notre Mère.
(...) D’abord une oraison jaculatoire,
puis une autre, et une autre... jusqu’à
ce que cette ferveur semble
insuffisante, tant les mots paraissent
pauvres... : alors on donne libre
cours à l’intimité divine, dans une
contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue. Nous
vivons alors comme des captifs,
comme des prisonniers. Tandis que
nous réalisons avec la plus grande
perfection possible, malgré nos
erreurs et nos limites, les
occupations propres à notre
condition et à notre métier, notre
âme désire ardemment s’échapper.
Elle va vers Dieu, comme le fer attiré
par la force de l’aimant. L’on
commence à aimer Jésus, de façon
plus efficace, et à ressentir une
tendre émotion. » (AD 296).



Une fois établie cette considération
générale, nous pouvons énumérer ci-
dessous quelques canaux par
lesquels il encourageait l’écoulement
de la présence de Dieu :

a) Consacrer chaque jour de la
semaine à une solide dévotion : à la
Sainte Trinité, à l'Eucharistie, à la
Passion, à la Vierge, à Saint Joseph,
aux Saints Anges Gardiens et aux
bienheureuses âmes du Purgatoire.

b) Action de grâces : « Habitue-toi à
élever ton cœur vers Dieu en action
de grâces, et souvent dans la journée.
— Parce qu’il te donne ceci ou cela.
— Parce qu’on t’a humilié. — Parce
que tu ne possèdes pas ce dont tu as
besoin, ou parce que tu le possèdes.
Parce que sa Mère, qui est aussi ta
Mère, il l’a voulue si belle. — Parce
qu’il a créé le soleil et la lune, et cet
animal et cette plante. — Parce qu’il
a donné à celui-ci d’être éloquent et à
toi de bredouiller… Remercie-le de



tout, parce que tout est bon » (C 268).
Comme on le voit, il passe
naturellement de la bonté
ontologique de la Création - fruit de
l'action créatrice de Dieu : tout est
bon - à la bonté mystérieuse de
l'Histoire - fruit de l'action
rédemptrice du Christ : omnia in
bonum - et tout le conduit à l'action
de grâce ( cf. CECH, p.494).

c) Actes d'amour et de réparation : «
Avec la grâce, notre volonté est toute
puissante devant Dieu. — Si nous
disons à Jésus, par exemple dans un
tramway, en pensant à toutes les
offenses que l’on fait au Seigneur, et
dans un mouvement efficace de la
volonté : “ Mon Dieu, je voudrais
faire autant d’actes d’amour et de
réparation que les roues de cette
rame font de tours ”, à cet instant
même, nous l’avons réellement aimé
et dédommagé à la mesure de notre
désir. Avec une telle “ puérilité ”, on
est toujours dans le domaine de



l’enfance spirituelle, de l’éternel
dialogue entre l’enfant candide et le
père qui est fou de son enfant : —
Combien [de fois] m’aimes-tu ? Dis-le
moi ! — Et le tout-petit articule : des
mil-lions, des mil-lions ! » (C 897).

d) Dialogue avec Dieu au travail : « À
l’exercice habituel de ta profession,
ajoute un motif surnaturel et tu
auras sanctifié le travail » (C 359).
Plus nous sommes dans le monde,
plus nous devons être de Dieu (cf. F
740). « Tout au long de la journée, tu
dois entretenir avec le Seigneur une
conversation constante, qui
s’alimente aussi des circonstances de
ta vie professionnelle. — Va par la
pensée au tabernacle..., et offre au
Seigneur le travail qui t’occupe » (F
745).

e) La paix face aux difficultés et aux
contradictions : « Si tu demeures en
présence de Dieu, bien au-dessus de
la tempête assourdissante, le soleil



brillera toujours dans ton regard ; et
sous les vagues tumultueuses et
dévastatrices, le calme et la sérénité
règneront dans ton âme » (F 343). À
son tour, grâce à elle, les problèmes
se dissipent et des solutions
authentiques sont trouvées : « Si tu
étais en présence de Dieu, à combien
de comportements "irrémédiables"
tu porterais remède » (S 659).

f) Vivre le plan de vie spirituelle avec
amour, en évitant toute routine, pour
favoriser la piété. Le grand ennemi
de la vraie piété est la routine qui
conduit à une répétition monotone
de paroles dépourvues de vie et
d'amour : « Fuyons la “ routine ”
comme le diable lui-même. — Le
grand moyen de ne pas tomber dans
cet abîme, sépulcre de la vraie piété,
c’est la présence continuelle de Dieu
» (C 551). Dieu a le droit d'exiger que
nous ayons conscience de sa
présence : « Sois-en convaincu, mon
fils : Dieu a le droit de nous dire :



penses-tu à moi ? Demeures-tu en ma
présence ? Me cherches-tu pour
appui ? Me cherches-tu comme la
Lumière de ta vie, comme une
cuirasse..., comme tout ? — Reprends
alors cette résolution : aux heures
que les gens considèrent comme
bonnes, je crierai : Seigneur ! Et aux
heures qu’ils disent mauvaises, je
répèterai : Seigneur ! » (F 506). C'est
pourquoi notre devoir est d'exiger de
nous-mêmes et de lutter pour
acquérir l'habitus de la présence de
Dieu : « Questions pour ton examen
quotidien : ai-je laissé passer une
heure sans parler avec Dieu mon
Père ?... Me suis-je entretenu avec
Lui, plein d'amour filial ?... Car cela,
tu le peux ! » (S 657).

g) Recueillement intérieur. Pour que
cet effort pour être contemplatifs au
milieu du monde, dans l'agitation de
la vie ordinaire, soit possible, il faut
favoriser une certaine discipline
mentale, un recueillement intérieur,



qui est le fruit de la vie intérieure : «
Comment vas-tu vivre la présence de
Dieu, si tu ne fais que regarder
partout ?... – Tu es comme ivre de
futilités » (S 660). Dans la même
veine on trouve le texte suivant : «
Des vétilles, des bagatelles qui ne
sont rien, dont je n’attends rien, voilà
ce qui me fascine, bien plus que mon
Dieu. En quelle compagnie suis-je,
quand je ne suis pas avec Dieu ? » (F
511).

3. Présence de Dieu et unité de vie

Pour saisir le sens profond de tout ce
qui a été dit, il faut souligner que,
pour le fondateur de l'Opus Dei,
l'objectif vers lequel s'oriente la lutte
spirituelle est précisément l'unité de
vie, c'est-à-dire l'harmonie
intrinsèque, véritable causalité
circulaire, qui doit se produire entre
les trois dimensions présentes dans
la recherche de la sainteté dans le
monde, à savoir le travail, la prière et



l'apostolat. Le fil qui unit ces
différentes dimensions de l'existence
chrétienne est précisément la
présence de Dieu. S'il est une
caractéristique qui dénote la
maturité de la vocation dans l'Opus
Dei, la pleine incarnation de son
esprit, c'est l'accomplissement ou,
mieux, la lutte toujours
recommencée et jamais
complètement achevée, fruit de la
grâce et de la correspondance
personnelle, pour l'unité de vie. C'est
une caractéristique essentielle de la
vocation des chrétiens ordinaires,
car « ou nous savons trouver le
Seigneur dans notre vie ordinaire, ou
nous ne le trouverons jamais
» (Entretiens 114).

Terminons en citant un texte de saint
Josémaria qui, en décrivant le
concept théologique d'unité de vie,
synthétise ce qui a été dit jusqu'ici : «
Nous ne vivons pas une double vie,
mais une unité de vie, simple et forte,



où toutes nos actions fusionnent et
s'interpénètrent. Lorsque nous
répondons généreusement à cet
esprit, nous acquérons une seconde
nature : sans nous en rendre compte,
nous sommes toute la journée à
l'écoute du Seigneur et nous nous
sentons poussés à introduire Dieu
dans toutes les choses, qui, sans Lui,
nous sembleraient fades. Il arrive un
moment où il nous est impossible de
distinguer où finit la prière et où
commence le travail, car votre travail
est aussi prière, contemplation,
véritable vie mystique d'union avec
Dieu – sans bizarreries – : une
déification » (Lettre 6-V-1945 , n.25 :
AGP, série A.3, 92-4-2). Et il poursuit :
« Il n'y a pas de compartiments
étanches dans notre vie, et nous ne
pouvons pas non plus distinguer -
j'insiste - où s'arrête la prière et où
commence le travail, ni où se situent
les limites de l'apostolat. Car
l'apostolat est l'Amour de Dieu qui
déborde, en se donnant aux



hommes ; et la vie intérieure
contemplative est le cri des âmes ; et
le travail, un effort soutenu
d'abnégation, de charité,
d'obéissance, de compréhension, de
patience et de service des autres
» (ibidem, n. 40).

Thèmes connexes : Amour de Dieu ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Oraisons jaculatoires ; Prière ;
Travail, Sanctification du ; Unité de
vie.

Bibliographie : JEAN PAUL II, Let.
Enc. Redemptor hominis 1979 ;
Antonio ARANDA “El bullir de la
Sangre de Cristo”. Estudio sobre el
cristocentrismo del Beato Josemaría
Escrivá, Pamplona, EUNSA, 2001 ;
Álvaro DEL PORTILLO Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1993 ; Pedro
RODRÍGUEZ Vocación, trabajo,
contemplación, Pamplona, EUNSA,
1986.



Jorge PEÑA VIAL

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
presence-de-dieu/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-presence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-presence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-presence-de-dieu/

	PRÉSENCE DE DIEU

