
opusdei.org

PLAN DE VIE

1. Importance 2. Esprit du plan
de vie.

19/11/2023

1. Importance

2. Esprit du plan de vie.

« L’invitation à la sainteté, que Jésus-
Christ adresse à tous les hommes
sans exception, exige de chacun de
nous qu’il cultive sa vie intérieure et
qu’il s’exerce quotidiennement aux
vertus chrétiennes » (AD 3 ; cf. F 440).
La recommandation, présente dans
toute la littérature chrétienne, se



réfère à l'invitation paulinienne «
Exerce-toi (...) à la piété » (1 Tm 4, 7)
et consiste à mettre des moyens
concrets et constants pour imprégner
chaque moment de la journée de
charité avec Dieu (cf. Entretiens 62).

Saint Josémaria a appelé « plan de
vie » l'ensemble des pratiques de
piété et des coutumes chrétiennes
qui jalonnent la journée de moments
consacrés exclusivement à la relation
avec Dieu et à ce qui se rapporte de
manière continue au Seigneur.
L'expression, connue dans la
littérature spirituelle de son temps, a
pu être tirée du livre Plan de Vie,
publié en 1909 par saint Pedro
Poveda, avec qui le fondateur de
l'Opus Dei avait une profonde amitié.
En tout cas, saint Josémaria l'a fait
sienne et l'a utilisée fréquemment.

Saint Josémaria recommande : «
Essaie de t’en tenir à un plan de vie,
avec constance : quelques minutes de



prière mentale ; l’assistance à la
sainte Messe, tous les jours si
possible, et la communion
fréquente ; un recours assidu au
saint sacrement du Pardon, même si
ta conscience ne te reproche pas de
péché mortel ; la visite à Jésus dans le
tabernacle ; la récitation et la
contemplation des mystères du Saint
Rosaire, et tant de merveilleuses
pratiques de piété que tu connais
bien ou que tu peux apprendre » (AD
149). Il cite comme « moyens
indispensables pour obtenir une
piété solide, [le] recours fréquent aux
sacrements, (...) la méditation, (...)
l’examen de conscience, (...) la
lecture spirituelle, (...) la
fréquentation assidue de la très
Sainte Vierge et des Anges gardiens...
» (AD 18). Ces pratiques et coutumes,
qu'il appelait « Normes de piété
»,viennent de l'héritage spirituel
chrétien incorporé dans la vie même
du fondateur de l'Opus Dei.



Pour le reste, l'existence d'un plan de
vie trouve ses racines dans sa propre
biographie. Dans le foyer familial des
Escrivá, l'Eucharistie et la Pénitence
fréquentes, la récitation quotidienne
du Rosaire, la dévotion à la Vierge et
la récitation de prières vocales au
lever ou au coucher étaient
courantes (cf. AVP, I, p. 27, nt. 35 ; pp.
31-32, 92-93). La perception de sa
vocation divine en 1917 ou 1918 fût
suivie par la Messe et la Communion
fréquentes, et l'intensification de la
coutume de faire des actes de
réparation (cf. ECHEVARRÍA, 2000, p.
115). Le passage par les séminaires
de Logroño et de Saragosse laisse la
preuve de la solide piété avec
laquelle saint Josémaria vivait les
pratiques établies - temps de
méditation personnelle, lecture
spirituelle et examen de conscience,
une journée de recollection
mensuelle et la retraite spirituelle - et
des dévotions qu'il y ajoutait, telles
que la récitation de toutes les parties



du Rosaire, des heures d'adoration
devant le Tabernacle ou de prière
devant une image de la Vierge, la
considération de la Passion de la
Seigneur et l'exercice du Chemin de
Croix (cfr. AVP, I, pp. 58, 97, 111-112,
126-130, 152, 165).

1. Importance

Le plan de vie tend à unifier tous les
aspects de l'existence chrétienne car
il contribue à faire de chacun d'eux
une rencontre et un dialogue
personnel avec Dieu. Cette notion
même de plan de vie se traduit par
un ordonnancement, c'est à dire la
détermination de moyens et
d'activités précis, hiérarchisés, en
vue d'une fin qui se trouve être
l'union effective avec Dieu. Toutes les
pièces qui le composent se
soutiennent mutuellement,
contribuant au développement vital
de la vie spirituelle, car elles
convergent toutes vers une même



fin : l'unité de vie propre à celui qui
se sait à tout moment enfant de Dieu
et qui est contemplatif dans la vie
ordinaire.

« Quand on veut vraiment lutter, on
met en œuvre les moyens
appropriés. Et les moyens n'ont pas
changé en vingt siècles de
christianisme : prière, mortification,
et fréquentation des sacrements.
Comme la mortification est aussi une
prière — la prière des sens —, nous
pouvons définir ces moyens en deux
mots : prière et sacrements » (QCP
78). Le noyau du plan de vie dans
l'enseignement de saint Josémaria est
constitué par le saint sacrifice de la
Messe, « le centre et la racine de la
vie spirituelle chrétienne » (cf. QCP
87 ; F 69). A côté de l'Eucharistie on
trouve la Pénitence pour trouver le
pardon de Dieu pour ses propres
erreurs et la grâce de les surmonter.
Les sacrements s'accompagnent d'un
dialogue personnel avec le Seigneur



dans des temps d'oraison mentale,
dans la lecture de l'Evangile et d'un
livre de spiritualité, dans l'examen
de conscience et dans le contact
assidu avec la Vierge, à travers la
récitation quotidienne du Rosaire et
de l'Angélus, et du Salve Regina le
samedi. Saint Josémaria conseille
également de consacrer un jour par
mois et plusieurs par an pour
intensifier cette relation avec Dieu en
effectuant une journée de
récollection mensuelle et une retraite
annuelle.

Saint Josémaria a décrit la vie
chrétienne comme un entrelacement
de la réalité quotidienne avec la
grâce : « il n'y a qu'une seule vie, faite
de chair et d'esprit et c'est cette vie-là
qui doit être — corps et âme — sainte
et pleine de Dieu : ce Dieu invisible,
nous Le découvrons dans les choses
les plus visibles et les plus
matérielles » (Entretiens 114). C'est
pourquoi il prévoyait l'existence de 



normes de toujours, ainsi appelées
parce que, leur but étant de faire de
chaque réalité une occasion de
dialogue continu avec Dieu, elles ne
sont pas nécessairement liées à un
moment précis. La présence de Dieu
est l'attitude de réponse permanente
de celui qui se sait toujours regardé
par Dieu son Père, et se nourrit de
brèves prières vocales, ou oraisons
jaculatoires : invocations d'action de
grâce pour Ses bienfaits, actes de
réparation pour nos propres fautes et
celles des autres, demande d'aide et
offrande de l'activité professionnelle,
familiale ou sociale. Il considérait
aussi comme éléments clés du plan
de vie des vertus ou des
comportements qui permettent de
sanctifier la tâche et la vie
quotidiennes. En ce sens, et compte
tenu du fait que la sanctification du
travail est au cœur de sa spiritualité,
son enseignement que le travail est
aussi une rencontre avec Dieu est
significatif : « l'arme de l'Opus Dei



n'est pas le travail : c'est la prière.
C'est pourquoi nous transformons le
travail en prière, et nous avons une
âme contemplative » (DEL
PORTILLO, 1993, pp. 50-51 ; cfr. S
497).

L'accomplissement du plan de vie
n'est certes qu'un moyen, mais un
moyen indispensable car il rend
constante et effective l'union avec
Dieu en laquelle consiste la sainteté.
En proposant la vocation chrétienne
comme chemin à la suite du Christ
que chacun doit parcourir
personnellement, saint Josémaria
décrit les normes du plan de vie
comme des panneaux indicateurs qui
jalonnent ce chemin en toutes
circonstances, favorables ou
adverses : « Tu dois être constant et
exigeant envers toi-même pour vivre
tes pratiques de piété, quand bien
même tu te sens fatigué et qu’elles te
paraissent arides. Sois persévérant !
Elles sont alors comme les grands



piquets peints en rouge qui, sur les
routes de montagne, servent de
repère quand la neige est tombée,
pour indiquer toujours le bon
chemin en toute certitude » (F 81 ; cf.
AD 151). Les points de Chemin
consacrés au plan de vie se trouvent
dans le chapitre « Direction », une
place qui montre qu'avec le plan de
vie, la direction spirituelle est un
moyen principal dont se sert l'Esprit
Saint pour conduire les âmes vers
leur but définitif ( voir CECH, p. 267).

2. Esprit du plan de vie

A la racine de l’effort pour vivre avec
intensité les rencontres avec le
Seigneur qu'implique le plan de vie,
et dans les recommandations pour le
vivre, se trouve la conviction que le
sens de ces actes est l'amour avec
lequel on les met en pratique : « La
vie intérieure s’affermit grâce à la
lutte dans les pratiques quotidiennes
de piété, que tu dois accomplir avec



amour — mieux encore : que tu dois
vivre ! — car notre chemin d’enfants
de Dieu est un chemin d’Amour » (F
83). « Chaque jour, fais tout ton
possible pour connaître Dieu, pour le
“fréquenter”, pour t’éprendre
davantage de Lui à chaque instant, et
pour ne plus penser qu’à son Amour
et à sa gloire. Tu y arriveras, mon
enfant, si pour rien au monde tu ne
négliges tes moments de prière, ta
présence de Dieu (avec des oraisons
jaculatoires et des communions
spirituelles qui t’enflamment), ton
assistance recueillie à la sainte
messe, ton travail réalisé avec
perfection pour Lui » (F 737 ; cfr. AVP,
I, p. 276 ; ECHEVARRÍA, 2000 , p.
194-196). En définitive, le plan de vie
est à la fois nourriture et expression
de l'amour de Dieu qui doit remplir
l'âme du chrétien, et qui l'éloigne de
tout accomplissement monotone ou
routinier, qu'il qualifie de « sépulcre
de la piété » (AD 150, cf. C 77).



Dans son homélie L’amitié avec Dieu,
recueillie dans Amis de Dieu, saint
Josémaria souligne que
l'accomplissement du plan de vie,
ainsi que toute l'existence du
chrétien, doivent être imprégnés de
l'esprit de filiation divine. Il exhorte
chacun à vivre avec ce sens filial, à se
tourner vers Dieu comme Père, et à
s'abandonner à Lui avec confiance,
comme un petit enfant, en s'efforçant
d'imiter et de s'identifier à Jésus-
Christ dans son abandon total à la
Volonté du Père. La vie filiale se
manifeste aussi dans la simplicité de
présenter à Dieu toutes les réalités
quotidiennes, avec leurs succès et
leurs échecs, leurs soucis et leurs
joies.

Qui se sait petit devant Dieu son
Père, et dépendant de Lui, vit aussi la
vertu d'humilité. Dans l'aspect que
nous considérons, elle se concrétise
en offrant à Dieu de petits actes
constants de piété, et, de cette



manière, en accomplissant bien et
avec esprit de service le travail
quotidien : « “ La vérité, m’avoues-tu,
est qu’il ne faut pas être un héros
pour savoir, sans bizarreries ni
simagrées, s’isoler comme il convient
dans certains cas… et persévérer. ” Et
tu ajoutes : “ Tant que je suivrai les
règles de vie que vous m’avez
données, peu importent les intrigues
les plus extravagantes qui
m’entourent. C’est craindre ces
petitesses qui me ferait peur. ” —
Magnifique ! » (C 986 ; cf. AD 150).

De l'importance primordiale du plan
de vie, ainsi pratiqué, dérive la
constance avec laquelle il faut
persévérer dans son
accomplissement, le mettant avant
tout autre devoir, toujours, bien sûr,
sans préjudice de ce que demande la
charité et sans rigidités, épuisement
ou préoccupations.



Sur sa propre expérience, et celle de
tant d'autres âmes, saint Josémaria a
noté la variété des étapes du
cheminement de la vie intérieure, et
la présence de difficultés de natures
très diverses. Face à ces
circonstances, il a rappelé la
nécessité de toujours manifester
l'amour de Dieu par des actes
concrets : « [Il y a] des printemps et
des étés, mais aussi des hivers, des
jours sans soleil, des nuits sans lune.
Nous ne pouvons pas permettre que
nos rapports avec Jésus-Christ soient
à la merci de nos sautes d’humeur,
des changements de notre caractère.
Ces attitudes trahissent l’égoïsme et
la commodité et sont, de toute
évidence, incompatibles avec
l’amour » (AD 151). Cette invitation à
la persévérance et à la générosité
incite à ne pas faiblir dans l'effort s’il
y a des difficultés, telles que le
surmenage, l'aridité intérieure ou la
maladie.



Dans le cadre de son message pour
promouvoir l'appel universel à la
sainteté au milieu du monde, saint
Josémaria était bien conscient que le
plan de vie devait être vécu par des
personnes se trouvant dans les
situations les plus diverses et en
toutes circonstances. Exigence qui
demande de la souplesse pour
l'adapter à ses propres besoins : les
pratiques de piété « ne doivent pas
devenir des normes rigides, tels des
compartiments étanches ; elles
indiquent un itinéraire souple,
adapté à ta condition d’homme qui
vit en pleine rue, accomplissant un
travail professionnel intense, et
ayant des obligations et des relations
sociales que tu ne dois pas négliger,
car c’est dans ces occupations là que
se poursuit ta rencontre avec Dieu.
Ton plan de vie sera comme ce gant
élastique qui s’adapte parfaitement à
la main qui l’enfile » (AD 149 ; cf. AD
137).



La flexibilité pour vivre le plan de
vie concerne le temps et le lieu dans
lequel il se réalise. Par conséquent, il
conseillait d'établir un horaire avec
paix et ordre, sachant que chaque
moment est bon pour Dieu. Et que
tout lieu convient aussi au chrétien,
fils de Dieu et temple du Saint-Esprit,
pour dialoguer avec Lui « en Le
cherchant au centre de [son] âme
» (F 538) ; sans oublier que le lieu
(église, chapelle, oratoire, etc.) où est
réservé le Saint-Sacrement est
l'espace privilégié pour y rencontrer
Jésus-Christ, sacramentellement
présent.

En résumé, saint Josémaria n'a
jamais indiqué une méthode précise
de prière, préférant laisser les gens
totalement libres de traiter avec Dieu
de la manière qu'ils jugeaient la plus
appropriée à leur situation, mais il a
marqué un chemin dans lequel se
détachent deux principes directeurs :



la filiation divine et l'amour qui
conduit à être attentifs aux détails.

Thèmes connexes : Actions de grâces ;
Amour de Dieu ; Contemplation ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Réparer ; Dévotion, dévotions ;
Examen de conscience ; Filiation
divine ; Oraisons jaculatoires ;
Lecture spirituelle ; Lutte ascétique ;
Mortification et pénitence ; Prière ;
Piété ; Présence de Dieu ; Retraite
spirituelle ; Sainteté ; Vie intérieure ;
Vie ordinaire, sanctification de la ;
Unité de vie.

Bibliographie : AD 149-153 ; CECH,
pp. 287-289 ; Eduardo Camino, “El
plan de vida en las enseñanzas del
Beato Josemaría”, en José Luis
ILLANES et al. El cristiano en el
mundo. En el centenario del
nacimiento del Beato Josemaría
Escrivá (1902-2002). XXIII Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Pamplona,

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/l-amitie-avec-dieu/#plan-de-vie


EUNSA, 2003, pp. 523-533 ; Javier
ECHEVARRÍA Memoria del Beato
Josemaría. Entrevista con Salvador
Bernal, Madrid, Rialp, 2000 ; Víctor
GARCÍA HOZ, “Sobre la pedagogía de
la lucha ascética en Camino”, en José
MORALES (coord.) Estudios sobre
Camino, Madrid, Rialp, 1989, pp.
181-211 ; Irénée NOYE, "Piété", in
DSp, XII/2, 1986, col. 1725-1743 ;
Álvaro DEL PORTILLO Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1993.

Elena Alvarez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-
de-vie/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-de-vie/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-de-vie/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-de-vie/

	PLAN DE VIE

