
opusdei.org

PETITES CHOSES

1. Notion. 2. Champ des petites
choses. 3. Relation avec le
message fondationnel. 4.
Fondement théologique.

15/10/2023

Notion.
Champ des petites choses.
Relation avec le message
fondationnel.
Fondement théologique.

La vie quotidienne de tous est faite
de faits, de circonstances, d'actions,
de relations usuelles, de coutumes,

1. 
2. 
3. 

4. 



qui, pour la plupart, sont
apparemment sans relief, de sorte
que, par leur caractère répétitif, on
peut les vivre de manière routinière
et superficielle. Mais un regard
attentif, joint à une noble motivation,
y découvre des manières de servir et
de rendre la vie plus humaine. C'est
la valeur anthropologique de ce qui
est petit qui exige la redirection de
l'intérêt personnel vers le bien
d'autrui et qui s'éprouve comme un
accomplissement enrichissant.
Comme saint Josémaria l'a enseigné,
le chrétien, par la foi et avec l'aide de
la grâce, peut trouver dans ce cadre
des occasions constantes d'aimer
Dieu et son prochain.

1. Notion

La spiritualité chrétienne, depuis les
temps apostoliques, considère cette
possibilité comme une dimension
ordinaire de la vie de grâce, bien
qu'elle s'arrête rarement à la



commenter en détail. Certains
auteurs classiques ont souligné, avec
des approches différentes,
l'importance des petites choses pour
avancer dans la pratique des vertus
et grandir dans l'amour de Dieu,
comme c'est le cas du jésuite Alonso
Rodríguez (1538-1616) avec son
ouvrage largement diffusé Exercice
de la perfection et vertus chrétiennes,
et de la carmélite Sainte Thérèse de
l'Enfant-Jésus (1873-1897), qui, dans
ses manuscrits, présente les petites
choses comme l'expression propre et
adéquate de son chemin d'enfance
spirituelle.

Cette proposition et d'autres
similaires ont généralement leur
origine et leur portée dans la vie
religieuse, laissant à chaque lecteur
l'application à sa situation
personnelle dans le monde
(ILLANES, 2003, p. 126). Saint
Josémaria - qui connaissait ces écrits
- comprend les petites choses dans



une nouvelle perspective, comme
partie intégrante de la sanctification
dans la vie ordinaire au milieu du
monde, à laquelle la grande majorité
des chrétiens est appelée et comme
quelque chose de caractéristique de
la spiritualité laïque (ILLANES, 2003,
p. 127-130). La source la plus précise
pour connaître l'origine et le contenu
des petites choses dans ses écrits est
le chapitre correspondant de Chemin
» Petites Choses ». Ce chapitre est issu
de la période rédactionnelle de
Burgos (1938) et n'existait pas dans
l'ouvrage antérieur Considérations
spirituelles (Cuenca, 1934), bien que
certains points de cet ouvrage (deux
de "Charité" et cinq de "L’enfance
spirituelle") soient passés à ce
nouveau chapitre avec onze autres
points d'origine différente. Pedro
Rodríguez, en se basant sur
l'intention et l'ordre thématique de 
Chemin, voit dans ce nouvel
arrangement le désir de l'auteur de
focaliser plus amplement sur les



petites choses : elles ne sont pas, en
premier lieu, l'expression de
l'enfance spirituelle, mais de l'amour
pour Dieu et pour le prochain dans la
sanctification de la vie ordinaire du
chrétien. Bien que personnellement
le fondateur de l'Opus Dei ait suivi
un véritable « chemin d'enfance » et
l'ait recommandé (cf. AVP, I, p. 404), il
a bien vu qu'il s'agissait d'un don
particulier (cf. C 852), tandis que la
sanctification de la vie quotidienne
est un appel divin pour tous les
chrétiens (cf. CECH, p. 911).

Le positionnement du chapitre dans
l'ensemble de l'œuvre, entre «
Prosélytisme » et « Tactique »,
remarque Pedro Rodríguez, « semble
quelque chose de très médité », car
prendre soin des petites choses au
travail et dans la vie spirituelle est le
présupposé de toute action
apostolique - évitant ainsi la
tentation de limiter la sanctification
à des situations extraordinaires - et il



souligne que « la relation personnelle
du chrétien avec Dieu doit être un
flux incessant, comme les petites
réalités de chaque jour : un flux
d'Amour et de prière » (CECH , p.912).
Ces trois thèmes interdépendants -
prosélytisme, petites choses et
tactique - conduisent aux deux
chapitres sur l'enfance spirituelle, un
style de vie chrétien aux racines
évangéliques (cf. Mt 18, 3 sqq.), qui
implique et valorise ce qui est petit
en lui donnant un éclat particulier,
sans que personne ne soit obligé de
suivre cette voie.

2. Portée des petites choses

Une esquisse thématique dans les
écrits de saint Josémaria nous
permettra de voir la portée des
petites choses, à la fois en
profondeur et en extension. La clé de
leur valeur se trouve dans le premier
point du chapitre correspondant de 
Chemin : « Faites tout par amour. —



Ainsi il n’y a pas de petites choses :
tout est grand. — Persévérer par
amour dans les petites choses, c’est
de l’héroïsme » (C 813), et plus
précisément : « Qu’un petit acte
accompli par Amour a donc de
valeur ! » (C 814) ; la majuscule
indique que c'est Dieu qui est aimé à
travers ces actes apparemment
insignifiants. Si l'amour humain
s'exprime dans les détails, dans des «
petitesses », l'Amour divin également
(cf. C 824). « Le secret pour donner
du relief aux choses les plus
humbles, voire les plus humiliantes,
c’est d’aimer » (C 418). Ce qui est petit
s'agrandit par l'Amour et celui-ci, s'il
est authentique, s'exprime dans les
détails. En raison de cette relation
réciproque entre l'Amour et les
petites choses, le regard s'aiguise
jusqu'à découvrir de nouvelles
occasions similaires d'aimer. Le
fondateur de l'Opus Dei l'a proclamé
dans l'homélie de la messe célébrée
sur le campus de l'Université de



Navarre, le 8 octobre 1967 : « Sachez-
le bien : il y a quelque chose de saint,
de divin, qui se cache dans les
situations les plus ordinaires et c'est
à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir
» (Entretiens 114). « Je vous assure,
mes enfants, que lorsqu'un chrétien
accomplit avec amour les actions
quotidiennes les moins
transcendantes, ce qu'il fait déborde
de transcendance divine » (Entretiens
116). Pour donner de la force à son
message, saint Josémaria a parfois
utilisé le paradoxe : « in-
transcendant »- « transcendant », «
petits devoirs » - « grande sainteté
» (cf. C 817), ne pas « être capable de
vaincre » dans les grandes choses à
cause de ne pas « vouloir vaincre »
dans les petites (cf. C 828). En
enseignant la valeur des petits
détails, il faisait toujours référence à
l'Amour de Dieu, et c'est pour cette
raison même qu'il rejetait le calcul
ou la maniaquerie. Il était convaincu



que l'Amour de Dieu dans ces détails
évitait le perfectionnisme qui, en se
nourrissant d'intérêts égoïstes,
rabaisse et rapetisse les gens et en
même temps entrave les relations
avec les autres.

Le domaine des petites choses est
aussi vaste que la vie elle-même. Il
consiste d'abord à remplir le petit
devoir de chaque instant, plus
précisément « fais ce que tu dois et
sois à ce que tu fais » (C 815), qui est
à la fois « prière encadrée par les
œuvres » et disposition pour la grâce
de l'apostolat (cf. C 825). « Beaucoup
de grandes choses dépendent » (C
755) de ce que nous nous
comportions à chaque instant
comme Dieu le veut, mais pour s'en
assurer, il faut se demander
fréquemment si on le fait réellement
ainsi (cf. C 772). Le deuxième
moment de la phrase citée – « sois à
ce que tu fais » - implique de mener
nos activités - en particulier le travail



professionnel - avec perfection
humaine, persévérant dans l'amour
jusqu'à « poser la dernière pierre »,
comme l'exprime saint Josémaria (cf.
AD 55). Dans l'homélie de
Pampelune, il s'arrête avec un intérêt
particulier sur le mariage et la
famille, « un chemin divin, un
chemin de vocation, un chemin
merveilleux », où il est essentiel de
cultiver ce style chrétien : « Réalisez
les choses avec perfection, je vous l'ai
rappelé, apportez de l'amour aux
petites activités de la journée,
découvrez, j'insiste, ce quelque chose
de divin que renferment les détails :
cette doctrine trouve une place
spéciale dans l'espace vital, qui
forme le cadre de l'amour humain
» (Entretiens 121). Une décennie plus
tôt, il avait mis la Vierge Marie
comme exemple du soin du foyer
familial : « Marie sanctifie jusqu'au
plus petit détail, à ce que beaucoup
considèrent à tort comme
insignifiant et sans valeur ; le travail



de chaque jour, les attentions à
l'égard des personnes aimées, les
conversations et les visites de
parents ou d'amis. Vie ordinaire
bénie, qui peut être tellement pleine
d'amour de Dieu ! » (QCP 148).

La croissance dans les vertus et,
d'une manière générale
l'affermissement lui-même de la
volonté, est aussi le fruit des petites
choses (cf. C 19). La vie de piété se
développe à partir de nombreux
détails, qui ne deviennent jamais
routiniers s'ils se nourrissent de la
filiation divine (cf. AD 146, AD 149)
et, surtout, s'ils sont l'expression de
l'enfance spirituelle (cf. C 876, C 878,
C 891). Dans la liturgie, le souci du
détail est une preuve d'intérêt et
d'amour (cf. F 833). La sobriété (cf. C
681) et le détachement (cf. AD 119),
en tant qu'aspects de la tempérance,
peuvent se vivre dans des choses
petites et banales, tout comme cela
arrive avec l'obéissance (cf. C 614, C



618). La pénitence, essentielle dans la
vie chrétienne, peut s'exercer dans
de nombreux détails qui passent
inaperçus des autres, mais
contribuent à améliorer les relations
humaines (cf. AD 138-139). Il y a
aussi « l'apostolat des petites choses
» : « Ton devoir de fraternité à l'égard
de toutes les âmes te fera exercer,
sans qu'elles le remarquent, "
l'apostolat des petites choses " : aie le
désir de les servir, pour leur rendre
ce chemin plus aimable » (S 737).

Le fondateur de l'Opus Dei illustre la
valeur des petites choses avec de
nombreux exemples tirés de la
littérature, de l'art, de la nature, de la
technologie, de l'industrie, du sport.
Ainsi, en se référant au personnage
de Tartarin de Tarascon, il dénonce
les exploits imaginaires inutiles (cf.
AD 8) ; le mythe du roi Midas lui sert
à souligner la valeur de ce qui est
petit (cf. AD 308) ; certains vers
d'Antonio Machado lui suggèrent la



perfection dans les tâches (cf.
Entretiens 116) ; il propose de «
convertir en alexandrins la prose de
chaque jour » (Entretiens 116) et se
penche sur les chansons de gestes
qui recueillent, à côté de prouesses
gigantesques, « des traits familiers du
héros » (C 826). Le filigrane gothique
sur le faîte de la cathédrale de
Burgos, qu'on ne voit pas de la rue,
lui apparaît comme un paradigme du
travail accompli avec perfection et
face à Dieu (cf. AD 65). Un immense
bâtiment est construit à force de
briques, de sacs de ciment, de barres
de fer et d'heures de travail (cf. C
823) et une tapisserie est tissée à
partir de nombreuses trames de fil
(cf. C 826). Une petite vis qui ne serre
pas correctement ou qui dépasse de
sa place peut rendre toute la
machinerie inopérante (cf. C 830).
Les petites occasions de pénitences
sont comparables à la cueillette de
simples fleurs pour former un
bouquet offert à Dieu en fin de



journée (cf. C 408). Pour ne pas
préjuger de « la petitesse des débuts
», l'exemple des graines sert : « les
graines qui donnent des herbes
annuelles ne se distinguent pas, par
leur taille, de celles qui produisent
des arbres centenaires » (C 820). Et,
enfin, pour « gagner dans
l'Olympiade surnaturelle », un
entraînement concret et quotidien
est nécessaire (C 822).

3. Relation avec le message
fondationnel

La doctrine de saint Josémaria sur les
petites choses est présente dès le
début de son activité fondatrice et
dans ses notes personnelles à partir
de cette époque, comme le montre
l'étude critique et historique de 
Chemin (cf. CECH, pp. 883-895). Son
enseignement oral et écrit reflète
continuellement l'importance des
petites choses, et il s'est référé à cette
répétition intentionnelle dans



l'homélie de 1967 susmentionnée (cf.
Entretiens 116). C'était une
conviction enracinée dans sa propre
vie, qu'il transmettait inlassablement
aux membres de l’Œuvre, saisissant
l'occasion de circonstances
communes et invoquant toujours
l'amour de Dieu comme motif (cf.
AVP, III, pp. 397, 420, 424). Comme
cela a déjà été expliqué, les petites
choses ont leur place dans le tissu de
la vie chrétienne ordinaire dans le
monde, en particulier dans le travail
professionnel, qui pour saint
Josémaria est « une réalité qui a été
rachetée à son tour. Ce n'est pas
seulement le cadre de la vie de
l'homme, mais un moyen et un
chemin de sainteté, une réalité qui
sanctifie et que l'on peut sanctifier
» (QCP 47).

La pratique des petites choses est
intimement liée à un trait
caractéristique de l'esprit
fondationnel, qui est l'unité de vie : «



J'avais l'habitude de dire à ces
étudiants et à ces ouvriers, qui se
joignaient à moi vers les années
trente, qu'ils devaient savoir
matérialiser la vie spirituelle. Je
voulais de la sorte éloigner d'eux la
tentation, si fréquente alors comme
aujourd'hui, de mener une espèce de
double vie : d'un côté la vie
intérieure, la vie de relation avec
Dieu ; de l'autre, une vie distincte et à
part, la vie familiale, professionnelle,
sociale, pleine de petites réalités
terrestres. Non, mes enfants ! non, il
ne peut y avoir de double vie, nous
ne pouvons être pareils aux
schizophrènes si nous voulons être
chrétiens ; il n'y a qu'une seule vie,
faite de chair et d'esprit et c'est cette
vie-là qui doit être — corps et âme —
sainte et pleine de Dieu : ce Dieu
invisible, nous le découvrons dans
les choses les plus visibles et les plus
matérielles » (Entretiens 114). En
effet, la présence de Dieu propre à
l'unité de vie nous fait découvrir



dans les circonstances ordinaires les
manières les plus diverses d'aimer
Dieu, et ainsi à son tour l'unité de vie
est renforcée.

4. Fondement théologique

Saint Josémaria s'est consacré
pleinement à l'accomplissement de la
mission reçue de Dieu le 2 octobre
1928 : répandre dans le monde entier
et avec un caractère permanent la
sainteté dans et par la vie ordinaire.
Cela impliquait avant tout un
dévouement inlassable à la tâche de
formation et de gouvernement de
l'Opus Dei. La lumière fondatrice,
convertie en un message de portée
universelle, a fait naître une
spiritualité laïque dotée d'un «
dynamisme théologique »,
qu'Antonio Aranda explique ainsi : «
Dans aucune des œuvres que nous
connaissons, leur auteur ne prétend
faire de la théologie, même s'il est
clair cependant qu'on y trouve les



éléments structurants de la réflexion
théologique, c'est-à-dire l'étude et la
méditation de l'Écriture Sainte en
accord avec le sentiment de la
Tradition, et une ferme adhésion à la
doctrine magistérielle, dans un sens
essentiellement théologal où la force
de la foi nous permet de découvrir
constamment de nouveaux aspects
des mystères révélés » (ARANDA,
2000, p. 68). Ces éléments
transparaissent également dans
l'enseignement de saint Josémaria
sur les petites choses, bien qu'ils ne
puissent être ici qu'esquissés.

En effet, la lumière fondatrice,
toujours présente dans sa vie, lui a
fait découvrir dans l'Écriture Sainte
de nouvelles « lumières » pour faire
l'Opus Dei. Cela concerne également
les petites choses en tant que partie
intégrante du message. Dans l'Ancien
Testament, il lisait l'importance de
bien finir les tâches : « Mieux vaut la
fin d’une chose que son



commencement » (Eccl 7, 8 ; cf. AD
55). Dans les mots « vous ne
présenterez pas un animal qui a une
tare, car vous ne seriez pas agréés
» (Lév 22, 20) il voit une incitation à
travailler avec perfection (cf. AD 55).
Plus nombreuses sont les références
au Nouveau Testament, en
particulier à l'Évangile. Dans la scène
de Jésus ressuscité qui apparaît
devant les Apôtres dans sa réalité
humaine et divine, montrant ses
mains et ses pieds (cf. Lc 24, 39), il
voit un appel au réalisme chrétien, à
s’en tenir sobrement « à la réalité la
plus matérielle et la plus immédiate,
car c'est là que se trouve le Seigneur
» (Entretiens 116). Concernant
l'exclamation du peuple, « Bene
omnia fecit » (Mc 7,37), il commente
que Jésus, Dieu parfait et homme
parfait, « a fait toutes choses
admirablement bien, aussi bien les
grands prodiges que les menus
détails de la vie quotidienne qui
n’ont ébloui personne » (AD 56). La



petite monnaie de la veuve (cf. Mc
12, 41-44) rend le Seigneur heureux
par l'intention qu'elle implique (cf. C
829). La générosité dont fait preuve
la femme pécheresse envers Jésus à
l'invitation du pharisien (cf. Lc 7,
44-47) incite saint Josémaria à
souligner les détails d'hospitalité et
de délicatesse humaine qui
manquaient au Seigneur dans la
conduite de l'hôte (cf. AD 73, AD 122).
Une référence fréquente est faite à la
louange du bon et fidèle serviteur (cf.
Mt 25, 21 ; Lc 16, 10) pour souligner
l'importance d'être fidèle dans les
petites choses (cf. AD 62 et AD 221 ; C
819 ; S 507). La parabole des vierges
folles et sages (cf. Mt 25, 6-12) est
aussi un appel à être dans les détails,
qui sont « l'huile » (AD 40-41). Dans la
multiplication des pains (cf. Jn 6,
12-13) il fait remarquer que Jésus a
fait ramasser les morceaux restants
afin qu'ils ne soient pas perdus (cf.
AD 121). À propos des noces de Cana
(cf. Jn 2, 1-11), il souligne combien la



Vierge Marie est attentive aux détails
du service (cf. S 63).

L'usage extensif de la patristique
dans les écrits de saint Josémaria est
connu. Dans l'homélie La grandeur
de la vie ordinaire, il y a trois
références aux petites choses : à saint
Marc l'Ermite, pour montrer que la
sainteté est une tâche patiente et
progressive ; à saint Jérôme, pour
souligner le réalisme de profiter des
petites occasions d'aimer Jésus-
Christ ; et à Jean Cassien, sur
l'importance des petits oublis dans la
vie spirituelle (cf. AD 7, AD 8, AD 15).

La vie et l'enseignement de saint
Josémaria sont profondément
christocentriques, comme en
témoigne ce texte de l'homélie Le
Christ présent chez les chrétiens : « 
Instaurare omnia in Christo, telle est
la devise que saint Paul donne aux
chrétiens d’Éphèse ; ordonner toutes
choses selon l'esprit de Jésus, placer



le Christ au sein même de toutes
choses. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum, quand
j'aurai été élevé de la terre, j'attirerai
tout à moi. Le Christ, par son
Incarnation, par sa vie de travail à
Nazareth, par sa prédication et ses
miracles dans les terres de Judée et
de Galilée, par sa mort sur la Croix,
par sa résurrection, est le centre de
la création, l'Aîné et le Seigneur de
toute créature » (QCP 105). La
perception extraordinairement
intense de ces paroles de Jésus (cf. Jn
12, 32), le 7 août 1931, a été une
nouvelle facette décisive de la
lumière fondatrice (cf. AVP, I, pp.
380-384), comme un appel de l'amour
rédempteur du Christ pour
s'identifier à Lui et Le placer au
sommet de toutes les activités
humaines (cf. QCP 183). Le courant
d'Amour qui procède du Christ en
Croix et se rend présent dans le
Sacrifice eucharistique est la force
qui sanctifie toutes les activités



humaines, grandes et petites, ; cet
amour filial nous conduit à imiter
Jésus – surtout dans sa vie cachée -
jusqu'à être, avec une expression
paulinienne, alter Christus, ipse
Christus. La base et l'impulsion de
cette imitation transformatrice est
précisément la filiation divine, que
saint Josémaria a éprouvée comme
une grâce extraordinaire, toujours
cette même année (cf. AVP, I, p. 388).
C'est pourquoi il n'hésite pas à
considérer la filiation divine comme
le fondement de l'esprit de l'Opus Dei
(cf. QCP 64). Dans cette perception
vivante du mystère de l'Incarnation
rédemptrice, se trouve aussi
l'enracinement théologique et le sens
ultime des petites choses.

Thèmes connexes : Amour de Dieu ;
Enfance spirituelle ; Présence de
Dieu ; Vie ordinaire, Sanctification de
la.



Bibliographie : Antonio ARANDA «
Le bouillonnement du sang du Christ
». Étude sur le christocentrisme du
bienheureux Josémaria Escriva,
Madrid, Rialp, 2000 ; Ernst
BURKHARDT - Javier LÓPEZ Vie
quotidienne et sainteté dans
l'enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle II,
Madrid, Rialp, 2011, pp. 465-471 ; José
Luis ILLANES L'existence chrétienne
et le monde. Jalons pour une réflexion
théologique sur l'Opus Dei,
Pampelune, EUNSA, 2003 ; Álvaro
DEL PORTILLO Entretien sur le
fondateur de l'Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1993.

Elisabeth REINHARDT

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
petites-choses/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-petites-choses/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-petites-choses/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-petites-choses/

	PETITES CHOSES

