
opusdei.org

MYSTIQUE

1. Mystique et vie chrétienne. 2.
La mystique dans la vie et
l'enseignement de saint
Josémaria.

04/12/2023

1. Mystique et vie chrétienne.

2. La mystique dans la vie et
l'enseignement de saint Josémaria.

Le mot mystique a la même racine
que mystère, et il est utilisé depuis
l'Antiquité dans la tradition
spirituelle et théologique pour
désigner les mystères de Dieu, mais



tels qu'ils sont "vécus" ou
"expérimentés" par l'âme chrétienne,
dans laquelle habite la Sainte Trinité
elle-même. Le mot mystiquedésigne
donc une réalité vitale pleine de
richesse, de grandeur et de
profondeur, mais en même temps
obscure, secrète et cachée ; quelque
chose de profondément intime et
surnaturel, qui participe aux
merveilles de Dieu, mais qui est sans
bornes, incompréhensible et
ineffable.

Les expressions mystique, vie
mystique, expérience mystique, sont
donc destinées à désigner les aspects
et les éléments de la vie spirituelle
chrétienne qui se réfèrent plus
directement à la participation à la vie
divine, à l'inhabitation de Dieu dans
l'âme, à la transformation dans le
Christ ; en bref, aux caractéristiques
et aux expériences les plus intimes,
les plus profondes, les plus élevées
de la relation d'amour entre le



chrétien et Dieu qui constitue
l'essence de la vie spirituelle (cf. Sesé,
2006, pp. 671-677). Selon cette
conception, il est clair que toute vie
sainte comporte une forte
composante mystique, et que, en
particulier, saint Josémaria Escrivá
de Balaguer peut être décrit comme
un homme profondément mystique.

1. Mystique et vie chrétienne

Au cours de l'histoire de l'Église, la
place que l'on peut attribuer à la
mystique dans l'ensemble de la vie
chrétienne n'a pas toujours été claire.
Cela est dû en partie à la difficulté
particulière de comprendre la
mystique, et en partie aux influences
plus ou moins intenses de certaines
conceptions de la vie spirituelle à
chaque époque, ou encore aux
sensibilités différentes du peuple
chrétien, des pasteurs et des
théologiens aux questions mystiques,
selon les circonstances historiques.



Il ne s’agit pas ici de présenter, même
brièvement, une histoire de la
mystique chrétienne, mais de
rappeler, en particulier, que pendant
les premières décennies du XXe

siècle, c'est-à-dire pendant les années
de formation de saint Josémaria, le
début de son ministère sacerdotal, la
fondation et le premier
développement de l'Opus Dei, une
intense controverse théologico-
spirituelle prit corps, connue sous le
nom de "question mystique". Un bon
nombre de théologiens et de maîtres
de la vie spirituelle, d'un grand
prestige personnel et intellectuel, y
ont débattu de la question de savoir
si la mystique est une réalité ouverte
à tous les chrétiens ou un don
accordé par Dieu uniquement à
quelques privilégiés ; ceci en
approfondissant le concept de
mystique en tant que tel (et d'autres
concepts connexes, comme la 
contemplation), son histoire et les
enseignements des grands maîtres



classiques (cf. Belda-Sesé, 1998).
Saint Josémaria n'a pas pris part à
cette « dispute », mais il est
raisonnable de penser qu'il en avait
une bonne connaissance, et certaines
de ses déclarations et enseignements,
auxquels nous ferons référence plus
loin, doivent être lus en tenant
compte de cette connaissance.

En fait, la "question mystique" a
beaucoup aidé au développement de
la théologie spirituelle en général, et
en particulier à clarifier la
profondeur que peut atteindre la vie
chrétienne d'une personne sainte.
Avec le développement de la doctrine
sur l'appel universel à la sainteté, qui
a culminé au Concile Vatican II, et
dont saint Josémaria est un pionnier,
les principales conclusions de cette
polémique théologique trouvent
aujourd'hui leur cadre approprié et
une clarification importante, même
si la question reste sujette à de



nouveaux approfondissements
théologiques.

L'édition 2014 du Catéchisme de
l'Église Catholique est
particulièrement éclairante et
synthétique lorsqu'il s'agit
d'expliquer les idées actuellement
acquises sur la dimension mystique
de l'expérience chrétienne : « Le
progrès spirituel tend à une union
toujours plus intime avec le Christ.
Cette union est dite "mystique" car
elle participe du mystère du Christ à
travers les sacrements – "les saints
mystères" – et participe dans le
Christ du mystère de la Sainte
Trinité. Dieu nous appelle tous à
cette union intime avec Lui, même si
des grâces particulières ou des signes
extraordinaires de cette vie mystique
ne sont accordés qu'à certains, afin
de manifester ainsi le don gratuit fait
à tous ».



Dans le même ordre d'idées, mais
avec un aperçu plus détaillé de
certains aspects, la Lettre aux évêques
de l’église Catholique sur quelques
aspects de la méditation chrétienne –
lettre Orationis formas de la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi du 15 octobre 1989 –, dans son
numéro 25, indique : « À propos de la
mystique, on doit distinguer entre les
dons du Saint-Esprit et les charismes
accordés par Dieu d’une manière
totalement libre. Les premiers sont
quelque chose que tout chrétien peut
raviver en soi par une intense vie de
foi, d’espérance et de charité ; ainsi,
grâce également à une sérieuse
ascèse, il peut arriver à une certaine
expérience de Dieu et des contenus
de la foi. Quant aux charismes, saint
Paul dit qu’ils sont surtout donnés en
faveur de l’Église, des autres
membres du Corps mystique du
Christ (cf. 1 Co 12, 7). À ce propos, il
faut rappeler d’abord que les
charismes ne peuvent pas être



identifiés avec des dons
extraordinaires ("mystiques") (cf. Rm
12, 3-21), ensuite que la distinction
entre les "dons du Saint-Esprit" et les
"charismes" peut être souple. Il est
certain que, dans le cadre
néotestamentaire, un charisme
fécond pour l’Église ne peut être
exercé sans un degré déterminé de
perfection personnelle, et que,
d’autre part, tout chrétien "vivant"
possède un devoir particulier (et en
ce sens, un "charisme") pour
"l’édification du Corps du Christ" (cf. 
Ep 4, 15-16), en communion avec la
hiérarchie, à laquelle « il revient
spécialement de ne pas éteindre
l’Esprit, mais de tout examiner pour
retenir ce qui est bon » (Lumen
Gentium, no 12) ».

Il semble donc que l'on puisse
distinguer trois types de dons
mystiques : la mystique "ordinaire",
accessible à tous, comme fruit des
vertus et des dons de l'Esprit Saint, et

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html#12.
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html#12.
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html#12.
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html#12.
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html#12.


qui entre dans l'ordre de la
sanctification personnelle ; la
mystique "spéciale" ou "particulière",
fruit de charismes spécifiques
accordés par Dieu à certains
chrétiens, selon leur vocation
particulière dans l'Église, et qui sont
accordés précisément au service de
l'Église elle-même et des âmes, et non
pour leur propre profit, même s'ils se
fondent sur la sainteté personnelle ;
et une mystique "extraordinaire",
avec des dons qui enfreignent la
plupart du temps les lois de la
nature, et que Dieu accorde à des
personnes bien précises comme un
signe clair et frappant de la grandeur
de la sainteté chrétienne à laquelle
nous sommes tous appelés, ou de l'un
de ses aspects les plus importants.

2. La mystique dans la vie et
l'enseignement de saint Josémaria

Il est amplement démontré que saint
Josémaria Escrivá a reçu



personnellement des dons mystiques
extraordinaires : notamment un bon
nombre de locutions divines, "sans
bruit de paroles" (comme il le disait
lui-même), mais d'origine clairement
surnaturelle, et d'une grande
intensité, avec des lumières
nouvelles pour son esprit, et de fortes
impulsions pour son cœur et son
travail apostolique. À propos de ces
dons, il est significatif de noter qu'en
plus d'être très intimes et personnels,
et étroitement liés à l'évolution
spirituelle de son âme, ils ont
toujours eu une forte signification
théologico-spirituelle en relation
avec l'esprit et la réalité vivante de
l'Opus Dei et avec le message que
saint Josémaria était appelé à
transmettre.

Saint Josémaria a beaucoup insisté
sur le caractère ordinaire de la vie
des membres de l'Opus Dei et, en
général, de tous les chrétiens
courants auxquels il s'adressait



principalement. Pour cette raison, il
ne parlait guère de ces phénomènes
extraordinaires, et la plupart d'entre
eux ne furent connus qu'après sa
mort ; mais contemplés et analysés à
cette époque, ils apparaissent
clairement comme des signes
"extraordinaires" de réalités
spirituelles "ordinaires", des signes
accordés au fondateur de l'Opus Dei
pour qu'ils soient profondément
gravés dans son âme et qu'il puisse
transmettre avec force et pleine
clarté des aspects de l'expérience
chrétienne qui puissent être offerts
et enseignés aux chrétiens
ordinaires. Il suffit de rappeler deux
exemples significatifs : la locution 
Abba !, Pater ! et son rapport avec le
caractère central de la filiation
divine dans la spiritualité de l'Opus
Dei et dans la vie chrétienne en
général (cf. AVP, I, pp. 388-392) ; et la
locution et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum
(Quand Je serai élevé au-dessus de la



terre, J'attirerai toutes choses à Moi),
pour indiquer que les chrétiens
doivent porter le Christ, à travers
leurs vies, dans toutes les activités
humaines (cf. ibidem, pp. 380-382).

Il est vrai, cependant, que saint
Josémaria a également reçu des dons
mystiques personnels,
particulièrement intenses, profonds
et globaux. Certains étaient liés à
l'esprit de décision et à la fermeté
nécessaires pour surmonter les
difficultés qu'il a dû affronter dans sa
mission de fondateur de l'Opus Dei.
D'autres se rapportent à son travail
de maître de vie chrétienne qui
devait contribuer à la proclamation
claire de l'appel universel à la
sainteté, de la valeur divine du
travail, etc. Il répondait au Seigneur
en mettant à son service les dons
naturels et surnaturels qu'il avait
reçus, faisant en sorte à servir
l'Église et les âmes.



Enfin, il faut souligner que saint
Josémaria a été un "grand mystique
de la mystique ordinaire", pour
employer une expression un peu
forcée, mais nécessaire, nous semble-
t-il, pour tenter de résumer son
principal apport doctrinal dans ce
domaine. En effet, ce que la
"question mystique" mentionnée plus
haut abordait d'un point de vue
plutôt théorique, saint Josémaria
Escrivá de Balaguer, à la même
époque, le vivait personnellement et
l'enseignait à de nombreux fidèles
d'un point de vue pratique, bien que
non dépourvu d'une grande
profondeur théologique : une
mystique ouverte à tous, sans cesser
d'être une vraie mystique.

Contentons-nous de rappeler deux
textes clés. Le premier appartient à
l'homélie Vers la sainteté et il a un
caractère autobiographique ; il
présente, en outre, des similarités
avec d'autres descriptions



"progressives", classiques du
développement de la vie spirituelle,
par exemple celle des Demeuresde
Sainte Thérèse d’Avila. Après avoir
montré que le chemin vers la
sainteté est un "chemin de prière",
saint Josémaria s'attarde
particulièrement sur la prière
contemplative propre au chrétien
vivant au milieu du monde, et
affirme dans un long passage, mais
qu'il est bon de citer presque
intégralement : « Notre cœur a
besoin alors de distinguer et d’adorer
chacune des Personnes divines.
L’âme fait en quelque sorte une
découverte dans la vie surnaturelle,
comme une créature qui ouvre peu à
peu les yeux à l’existence. Et elle
amorce un dialogue d’amour avec le
Père, avec le Fils et avec l’Esprit Saint
; et elle se soumet facilement à
l’activité du Paraclet vivificateur, qui
se donne à nous sans que nous le
méritions : ce sont les dons et les
vertus surnaturelles ! » (AD 306).



La description offerte par saint
Josémaria va, à notre avis, dans le
sens de la "mystique ordinaire" dont
nous avons parlé précédemment,
comme le confirment les
paragraphes suivants : « Nous avons
couru comme le cerf, qui languit après
l’eau vive (Ps 41 [Vg 40], 2) ; assoiffés,
secs, la bouche en feu. Nous voulons
boire à cette source d’eau vive. Sans
rien faire d’extraordinaire, nous
évoluons tout au long du jour dans
cette abondante et limpide source
aux eaux fraîches qui jaillissent
jusqu’à la Vie éternelle(cf. Jn 4, 14).
Les mots deviennent inutiles, parce
que la langue n’arrive pas à
s’exprimer. Alors le raisonnement se
tait. On ne discourt plus : on se
regarde ! Et l’âme se met encore une
fois à chanter un chant nouveau,
parce qu’elle se sent et se sait aussi
sous le regard aimant de Dieu, à tout
instant. Je ne parle pas de situations
extraordinaires. C’est, ce peut très
bien être, ce qui arrive d’ordinaire



en notre âme : une folie d’amour qui,
sans spectacle, sans excentricités,
nous apprend à souffrir et à vivre,
parce que Dieu nous accorde la
Sagesse. Quelle sérénité, quelle paix
alors, une fois engagés sur le chemin
resserré qui mène à la vie ! (Mt 7, 14)
» (AD 307). Et il ajoute : « Ascétique ?
Mystique ? Je ne saurais le dire. Que
ce soit de l’ascétique ou de la
mystique, qu’est-ce que cela peut
bien faire ? C’est une faveur de Dieu.
Si tu t’efforces de méditer, le
Seigneur ne te refusera pas son
assistance. Foi et œuvres de foi : des
œuvres, parce que le Seigneur – tu as
pu le constater depuis le début et je
l’ai souligné en son temps – est de
plus en plus exigeant. C’est déjà de la
contemplation et c’est l’union : telle
doit être la vie de beaucoup de
chrétiens, bien qu’ils ne s’en soient
même pas rendu compte, chacun
parcourant son propre chemin
spirituel, il y en a une infinité, au
milieu des occupations du monde.



Une prière et une conduite qui ne
nous écartent pas de nos activités
habituelles, qui nous conduisent au
Seigneur à travers ces nobles
préoccupations terrestres. En élevant
toute cette activité vers le Seigneur,
la créature divinise le monde » (AD
308).

Dans le dernier paragraphe que nous
venons de citer, l'auteur évite
clairement d'entrer dans des
polémiques théologiques ou de
recourir à une nomenclature
technique. L'apogée de ces
polémiques est passée. Quoi qu'il en
soit, nous pouvons affirmer que saint
Josémaria, bien qu'il évite d'entrer
dans des détails qui pourraient
donner lieu à des débats, parle de
mystique dans son sens propre. Des
expressions telles que "c'est la
miséricorde de Dieu", "contemplation
et union", "les mots sont superflus",
"l'esprit est apaisé", "on ne discourt
pas, on regarde", sont très



significatives. En outre, il exprime de
manière vivante l'étroite relation
entre ascétique et mystique,
inséparable de toute vie spirituelle
chrétienne authentique : « si tu
t’efforces de méditer, le Seigneur ne
te refusera pas son assistance ».

Cette relation est également
exprimée, à mon avis, dans le
deuxième texte que je souhaite citer,
le point 39 de Forge, également plein
de profondes résonances de
mysticisme classique (l'aigle, le vol, le
soleil, etc.) : « Je me considère comme
un pauvre oisillon, habitué à ne voler
que d’arbre en arbre, ou tout au plus
jusqu’au balcon d’un troisième
étage... Or voici qu’au cours de sa vie
ce petit oiseau a trouvé un jour
suffisamment d’énergie, pour arriver
jusqu’au toit d’une maison d’une
hauteur modeste, qui n’avait rien
d’un gratte-ciel... Mais soudain notre
oiseau est emporté par un aigle, qui
l’a pris à tort pour un petit de sa race.



Et, entre ses serres puissantes, le
petit oiseau monte haut, très haut,
au-dessus des montagnes de la terre
et des sommets enneigés, au-dessus
des nuages blancs, bleus et roses,
plus haut encore, jusqu’à pouvoir
regarder le soleil en face... Alors
l’aigle, lâchant le petit oiseau, lui dit :
Vas-y ! Envole-toi ! — Seigneur, je ne
veux plus voler au ras du sol ! Que
m’illuminent toujours les rayons du
Soleil divin – le Christ – dans
l’Eucharistie ! Fais que mon vol ne
s’interrompe pas, tant que je n’aurai
pas trouvé le repos en ton Cœur ! »

La référence spécifique à
l'Eucharistie, Sacrement – Mystère –
par excellence, est essentielle dans
cette description d'une vie mystique
authentique. À côté de cela, les
allusions claires à la nécessité d'un
effort personnel, à la fois ordinaire et
héroïque (ascétique), à l'intervention
divine inattendue et radicale, à la
"hauteur" de cette expérience



mystique, à la liberté dont l'âme
continue à jouir ("va, vole !"), ainsi
qu'à la docilité totale à l'action
divine, etc., tout ceci constitue des
aspects de la mystique décrits par les
saints et les maîtres de tous les
temps.

En définitive, saint Josémaria,
conformément à son message
d'ouverture de la sainteté à tous les
chrétiens sans exception, a
également ouvert les voies de la
mystique : une mystique comprise
dans son sens le plus "ordinaire" et le
plus commun, mais pas pour autant
moins "mystique", moins élevé,
moins profond et moins radical. Par
sa vie et son enseignement, il a réussi
à purifier le concept de "mystique"
des dangers d'un accent excessif
porté sur l'extraordinaire ou sur des
questions minutieuses pour les
diverses écoles de pensée, sans lui
enlever un iota de sa grandeur : la
grandeur, rien de moins, d'une vie



d'amour, de communion et d'intimité
avec le Dieu Un et Trine.

Thèmes connexes : Contemplation ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Prière ; Sainteté.

Bibliographie :Manuel Belda,
“Contemplativos en medio del
mundo” Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei,
27 (1998), pp. 326-340; Manuel Belda -
Javier Sesé La “cuestión mística”.
Estudio histórico-teológico de una
controversia, Pamplona, EUNSA,
1998; Javier Sesé, “Mística”, en César
Izquierdo (dir.) - Jutta Burgraff - Félix
María Arocena Diccionario de
Teología, Pamplona, EUNSA, 2006,
pp. 671-677.

Javier Sesé



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
mystique/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-mystique/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-mystique/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-mystique/

	MYSTIQUE

