
opusdei.org

LIBERTÉ DANS LES
AFFAIRES
TEMPORELLES

1. Les dimensions de la liberté .
2. Le libre choix dans la gestion
responsable des questions
temporelles. 3. Diversité et
pluralisme dans les questions
temporelles. 4. Un paradoxe
apparent : l'obligation morale
du citoyen chrétien d'exercer sa
liberté en participant aux
affaires temporelles. 5. En tant
que fidèles ordinaires, les
fidèles de l'Opus Dei ont la
même liberté que les autres
dans les questions temporelles.



27/05/2024

id_051. Les dimensions de la liberté .

2. Le libre choix dans la gestion
responsable des questions
temporelles.

3. Diversité et pluralisme dans les
questions temporelles.

4. Un paradoxe apparent :
l'obligation morale du citoyen
chrétien d'exercer sa liberté en
participant aux affaires temporelles.

5. En tant que fidèles ordinaires, les
fidèles de l'Opus Dei ont la même
liberté que les autres dans les
questions temporelles.



Bien que le thème de la liberté ait
déjà été abordé dans d'autres parties
de ce Dictionnaire, nous ne pouvons
pas ne pas mentionner, avant de
traiter de la liberté dans le domaine
temporel, et même si ce n'est que de
façon brève et introductive, à la fois
l'insistance singulière de saint
Josémaria sur ce thème et le
caractère polysémique du terme.

1. Les dimensions de la liberté

Il est frappant, tant à la lecture des
écrits de saint Josémaria que dans
ceux qui traitent de sa vie et de ses
œuvres, de constater qu'il proclame à
plusieurs reprises son amour de la
liberté : « pendant toute ma vie, j'ai
prêché la liberté personnelle unie à
la responsabilité individuelle. Je l'ai
cherchée et je la cherche, de par
toute la terre, comme Diogène
cherchait un homme. Et je l'aime
chaque jour davantage, plus que
toute autre chose sur la terre, car



c'est un trésor que nous
n'apprécierons jamais assez » (QCP
184). C'est pourquoi il affirme que la
liberté personnelle est un bien que je
défends et défendrai de toutes mes
forces » (AD 26).

Le don de la liberté fait partie de
l'imago Dei – l’image de Dieu – dont
parle le récit de la création dans la
Genèse (Gn 1, 26-27). La dignité de la
personne humaine, en tant que sujet
maître de ses actes et capable de se
diriger vers une fin, est fondée sur la
liberté. Mais, appliquée à la créature
– et l'homme en est une – qui est
relative par définition, la liberté n'est
pas un absolu. Elle est définie par le
bien auquel elle est ordonnée. La
liberté – écrit le fondateur de l'Opus
Dei – donne à l'homme la capacité
d'aimer d'un amour qui va jusqu'à
l'infini : elle « rend l'homme capable
d'aimer et de servir Dieu
» (Entretiens 104). « Mais la liberté ne
se suffit pas à elle-même : elle



requiert une direction, un guide
» (AD 26) : la lumière de l'intelligence
et – après le péché – la lumière de la
Révélation qui lui montre le bien
vers lequel il doit se diriger pour
trouver l'épanouissement et le
bonheur. C'est pourquoi saint
Josémaria poursuit avec des mots
forts : « Repoussez l’erreur de ceux
qui se contentent d’une triste
vocifération : liberté ! liberté !
Souvent, ce qui se cache derrière
cette clameur, c’est une tragique
servitude : car un choix qui préfère
l’erreur ne libère pas ; le Christ seul
libère (cf. Ga 4, 31), puisque Lui seul
est le Chemin, la Vérité et la Vie (cf.
Jn 14, 6 » (AD 26).

Mais la liberté peut être analysée
sous un autre angle, c'est-à-dire en la
considérant avant tout comme la
capacité de choisir, d'agir ou de ne
pas agir, et d'opter, en agissant, pour
un bien ou un autre. Cette
perspective est moins profonde que



la précédente qui nous place au cœur
même de la raison d'être de la
liberté, mais elle ne doit pas être
mise de côté ou négligée car elle est
en partie la condition de possibilité
du sentiment de liberté mentionné
plus haut, et aussi parce que la vie
place l'homme non seulement devant
Dieu et sa volonté, à laquelle il doit se
plier sous peine d'offenser la divinité
et d'échouer en tant que personne,
mais aussi devant des biens parmi
lesquels nous pouvons choisir sans
offenser Dieu et sans nous tromper
sur le chemin de notre plénitude
d'être humain : pour faire certaines
études plutôt que d’autres, pour se
détendre en marchant ou en lisant,
etc. Et c'est dans ce sens que se situe
en partie la liberté en matière
temporelle.

2. Le libre choix dans la gestion
responsable des questions
temporelles



L'expression questions temporelles ou
affaires temporelles ou l'analogue 
affaires humaines renvoie à des
réalités très diverses : choix de son
statut (marié, célibataire, prêtre,
religieux) ; de son lieu de résidence ;
de la gestion de son patrimoine ; de
sa profession ; de la promotion de
telle ou telle initiative ; de telle ou
telle position syndicale, politique ou
culturelle, qui renvoient à leur tour à
différentes écoles de pensée en
philosophie, sociologie, économie,
etc. Dans tous ces domaines, et dans
d'autres que l'on pourrait également
citer, il peut arriver des moments et
des situations où la conscience peut
se rendre compte qu'une solution
spécifique est nécessaire, dans la
mesure où la fidélité à la foi
chrétienne est en jeu. Mais bien
souvent, ce ne sera pas le cas.

Saint Josémaria l'explique clairement
dans un écrit qu'il a intitulé Les
richesses de la foi : « Dieu, en nous



créant, a couru le risque et l'aventure
de notre liberté. Il voulait une
histoire qui soit une histoire vraie,
faite de décisions authentiques, et
non une fiction ou un jeu. Chaque
personne doit faire l'expérience de
son autonomie personnelle, avec tout
ce que cela comporte de hasard, de
tâtonnements et, parfois,
d'incertitude. N'oublions pas que
Dieu, qui nous donne la sécurité de la
foi, ne nous a pas révélé le sens de
tous les événements humains. À côté
des choses qui sont totalement
claires et certaines pour le chrétien,
il y en a d'autres – très nombreuses –
sur lesquelles il n'y a place que pour
l'opinion » (Les richesses de la foi, 
ABC 2-XI-1969).

Cela montre que, pour être cohérent
dans sa conduite, ou, en d'autres
termes, pour agir avec la maturité de
jugement qui est propre à l'être
humain, il faut s'efforcer d'acquérir «
une sérieuse formation » (S 389),



faite de connaissances éthiques,
morales et techniques, qui permet de
prendre des décisions prudentes et
éclairées. Selon les mots de saint
Josémaria, « Un homme qui sait que
le monde – et non seulement l'Église
– est son lieu de rencontre avec le
Christ, aime ce monde, tâche
d'acquérir une bonne préparation
intellectuelle et professionnelle,
établit en toute liberté ses propres
jugements sur les problèmes du
milieu où il évolue ; et, par
conséquent, il prend ses propres
décisions, lesquelles, parce qu'elles
sont les décisions d'un chrétien,
procèdent en outre d'une réflexion
personnelle, qui tente humblement
de saisir la volonté de Dieu dans les
détails, petits et grands, de la vie
» (Entretiens 116).

En bref, « il s'agit de former, en toute
liberté, ses propres opinions sur tous
les sujets temporels qui sont laissés à
la liberté des chrétiens et d'assumer



ses responsabilités personnelles en
matière de pensée et d'action, en
restant conséquent avec la foi qu'on
professe » (Entretiens 90). Et on peut
dire la même chose de chaque être
humain, car l'intelligence – toute
intelligence – est ordonnée à la
vérité, et la conscience – toute
conscience – doit aspirer à être bien
formée.

3. Diversité et pluralisme dans les
questions temporelles

Comme nous l'avons dit plus haut,
l'expression questions temporelles
couvre un champ de réalités très
large. Il convient de préciser
maintenant que lorsque saint
Josémaria parle de « liberté dans les
affaires temporelles », il se réfère
aux questions professionnelles,
scientifiques, sociales et politiques,
pour indiquer que dans ces
domaines, les catholiques possèdent
une pleine liberté, dans le cadre de la



foi et de la morale chrétienne. Il
s'agit d'un sujet qu'il a traité à de
nombreuses reprises et avec une
clarté que résume bien l'expression
qu'il utilisait fréquemment : « il n'y a
pas de dogme en matière temporelle
», soulignant ainsi le danger de
vouloir "dogmatiser" indûment dans
le vaste domaine des questions de
libre choix et d'opinion : de
transformer la "doxa" en "dogme".
Cela peut se faire de deux manières,
soit en étendant illégitimement
l'unicité de la foi et de la morale
chrétiennes à d'autres domaines, soit
en élevant des options politiques ou
sociales au rang de vérités absolues.

Dans le premier cas, c'est le
cléricalisme dans lequel peut tomber
le chrétien qui prétend descendre
"du temple au monde pour
représenter l'Église" lorsqu’il affirme
« que les solutions qu'il donne à des
problèmes sont les solutions
catholiques. Non, mes enfants, cela



ne se peut pas ! Ce serait du
cléricalisme, du catholicisme officiel,
ou comme vous voudrez l'appeler. En
tout cas, ce serait faire violence à la
nature des choses » (Entretiens 117).
Répondant à la question d'un
journaliste sur le domaine particulier
de la politique, il répétait : « Je ne fais
pas de politique, ni ne veux ni ne
peux en faire ; mais ma mentalité de
juriste et de théologien – ma foi
chrétienne aussi – me poussent à être
toujours du côté de la liberté légitime
de tous les hommes. Personne ne
peut prétendre imposer, dans les
questions temporelles, des dogmes
qui, de fait, n'existent point. Devant
n'importe quel problème concret, la
solution consiste à bien l'étudier et
ensuite à agir en conscience, avec
une liberté personnelle et avec une
responsabilité elle aussi personnelle
» (Entretiens 77).

Deux ans plus tard, dans l'article de
journal susmentionné, il s'attaquait



avec la même détermination à la
deuxième des hypothèses que nous
avons évoquées il y a un instant, à
savoir élever des questions de libre
opinion au rang de vérités absolues :
« Il n'y a pas de dogmes dans les
choses temporelles. Il n'est pas
conforme à la dignité de l'homme de
vouloir fixer des vérités absolues
dans des domaines où chacun doit
nécessairement regarder les choses
de son propre point de vue, en
fonction de ses intérêts particuliers,
de ses préférences culturelles et de
son expérience propre. Tenter
d'imposer des dogmes en matière
temporelle conduit inévitablement à
forcer la conscience d'autrui, à ne
pas respecter son prochain » (Les
richesses de la foi, ABC 2-XI-1969). Les
attitudes visant à transformer
implicitement ou explicitement tel ou
tel aspect de l'activité humaine – en
particulier la sphère politique – en
un discours prétendant monopoliser
la vérité, si elles venaient d'un



chrétien, signifieraient que cette
personne « n'a pas atteint le cœur du
message chrétien » car « un chrétien
doit rendre compatible la passion
humaine pour le progrès civique et
social avec la conscience de la
limitation de ses propres opinions,
en respectant, par conséquent, les
opinions des autres et en aimant le
pluralisme légitime » (Ibidem).

L'approche de saint Josémaria
conduit, comme conséquence
logique, à respecter les autres dans la
variété légitime de leurs options et,
par conséquent, au pluralisme que la
liberté comporte en matière
d’opinion et d'action (cf. Entretiens
58) : « N'oublie pas que, dans les
affaires humaines, les autres aussi
peuvent avoir raison : ils voient la
même affaire que toi, mais d'un point
de vue différent, sous une autre
lumière, une autre ombre, un autre
contour » (S 275). En effet, « non
seulement il est possible que je me



trompe, mais même en admettant
que j’aie raison, il est également
possible que les autres aussi aient
raison. Un objet qui semble concave
à quelqu'un paraîtra convexe à ceux
qui se situent dans une perspective
différente » (Les richesses de la foi, 2-
XI-1969, ABC). En définitive, le
respect de la liberté d'autrui fait
partie du nouveau mandat donné
par Jésus-Christ, à savoir la charité
mutuelle, expression de l'amour de
Dieu : « la conscience de la limite du
jugement humain nous amène à
reconnaître la liberté comme une
condition de la vie en commun. Mais
ce n'est pas tout, et ce n'est même pas
la chose la plus importante : la racine
du respect de la liberté réside dans
l'amour. Si d'autres personnes
pensent différemment de la façon
dont je pense, est-ce une raison pour
les considérer comme des
ennemies ? » (Ibidem). C'est pourquoi
saint Josémaria, proclamant son
amour croissant pour la liberté qu'il



disait aimer plus que tout sur terre,
affirmait publiquement cet
engagement : « je respecterai
toujours toute option temporelle que
pourrait avoir un homme s'efforçant
d'agir conformément à sa conscience
» (Entretiens 48) ; et il poursuivait : «
Ce pluralisme ne constitue pas un
problème pour l'Œuvre. Au
contraire, c'est une manifestation de
bon esprit, qui fait apparaître la
liberté légitime de chacun » (ibidem).

Une autre conséquence de cet amour
de la liberté est une déclaration qu'il
fait à plusieurs reprises : « nous
détestons la tyrannie, qui est
contraire à la dignité humaine
» (Entretiens 53). La tyrannie peut se
manifester dans de nombreux
contextes différents, même spirituels,
mais c'est dans le domaine de la vie
politique qu'elle a ses manifestations
les plus connues. Saint Josémaria
affirme son rejet de la tyrannie qu'il
décrit comme une « mentalité de



parti unique » (Entretiens 50) et qui
s'accompagne presque toujours
d'une manière tyrannique de tenter
d'exercer le pouvoir en privant les
autres de la liberté de s'exprimer et
d'exprimer leurs opinions. C'est la
mentalité qu'il appelle sans détour «
autoritarisme dictatorial (S 397), «
mentalité totalitaire » (cf. Entretiens
33) ou encore de « mentalité à la
César » : « C'est une triste chose que
d'avoir une mentalité à la César et de
ne pas comprendre la liberté des
autres citoyens, dans les affaires que
Dieu a laissées au jugement des
hommes » (S 313). Et à un autre
moment : « Rien n'est plus éloigné de
la foi chrétienne que le fanatisme,
qui apparaît dans les étranges
unions, sous quelque bannière que
ce soit, du profane et du spirituel
» (QCP 74). Le chrétien, chaque
chrétien, doit agir de manière
cohérente avec sa foi, en
conséquence de la légitime diversité
des opinions, en évitant tout



fanatisme et en respectant toujours
la liberté des autres, sans chercher à
leur imposer des idées ou des
comportements de manière
tyrannique.

4. Un paradoxe apparent :
l'obligation morale du citoyen
chrétien d'exercer sa liberté en
participant aux affaires
temporelles

Le chrétien, comme tout citoyen, est
appelé à participer à toutes les
activités humaines honnêtes. Le
fondateur de l'Opus Dei,
conformément au charisme qu'il
avait reçu et qu'il avait pour mission
de transmettre, le charisme de
promouvoir la sainteté et l'apostolat
au milieu du monde, s'est toujours
efforcé d'éloigner les croyants d'une
attitude passive ou souvent négative :
« Le Seigneur m'avait fait
comprendre (…) que le monde est
bon, parce que les œuvres de Dieu



sont toujours parfaites, et que c'est
nous les hommes qui rendons le
monde mauvais par le péché. (…)
Nous devons aimer le monde, parce
que, dans le monde, nous trouvons
Dieu, parce que, dans les incidents et
les événements du monde, Dieu se
manifeste et se révèle à nous
» (Entretiens 70). Le « citoyen
chrétien » (S 302) ou, comme il l'a dit
en d'autres occasions, le « citoyen
catholique » (F 572), peut et doit être
présent dans toutes les activités
humaines, côte à côte avec ses
concitoyens, manifestant une
mentalité de service, promoteur des
droits fondamentaux de l'être
humain et du progrès et du bien-être
social. « En tant que chrétien, ton
devoir est d’agir, de ne pas t’abstenir,
d'apporter ta collaboration au
service loyal du bien commun, en
faisant usage de ta liberté
personnelle » (F 714).



D'où un paradoxe apparent du fait
que la liberté et l'obligation sont
jointes, tant en référence aux
nuances temporelles, que parce que
le chrétien, sachant que le destin
ultime de cette vie se situe au-delà de
l'histoire, se sent poussé à agir dans
l'histoire et à le faire non seulement
en toute responsabilité, mais plus
encore, avec enthousiasme et
espérance. Il sait que ce paradoxe
n'est qu'apparent car sa participation
à la vie civique et sociale, qui sera
toujours libre, est non seulement
conforme à la nature humaine – car
le chrétien n'est pas un citoyen de
seconde zone – mais aussi à la foi
chrétienne et à la mission
apostolique qui en découle : il diffuse
le message du Christ à tous, par la
parole, par le témoignage et par
l'action. « En fonction de tes goûts et
de tes qualités, tu dois en toute
liberté participer activement et
efficacement au travail des
associations officielles ou privées de



ton pays qui te paraîtront bonnes, en
y mettant tout le sens chrétien
possible : de telles organisations ne
sont jamais neutres, s’agissant du
bien temporel et éternel des hommes
» (F 717). Ce message passe d'abord
par l'exemple : « Toi qui es chrétien,
tu as l’obligation de mener une vie
exemplaire dans tous les domaines. Y
compris en tant que citoyen, dans
l’accomplissement des lois qui visent
au bien commun » (F 695). C'est
l'obligation apostolique que tout
chrétien a contractée avec les
sacrements du Baptême et de la
Confirmation : « Nous autres, enfants
de Dieu, nous sommes des citoyens
comme les autres, et à ce titre nous
devons participer “sans respect
humain” à toutes les entreprises et à
tous les organismes honnêtes gérés
par des hommes, afin que le Christ y
soit présent. Notre Seigneur nous
demandera des comptes rigoureux si,
par négligence ou par facilité, chacun
d’entre nous ne s’efforce pas



d’intervenir librement dans les
œuvres et dans les décisions
humaines, dont dépendent le présent
et l’avenir de la société » (F 715).

5. En tant que fidèles ordinaires,
les fidèles de l'Opus Dei ont la
même liberté dans les affaires
temporelles que les autres fidèles.

Les paragraphes précédents
pourraient être considérés comme
une conclusion, mais il semble
opportun de réaffirmer que les
membres de la Prélature de l'Opus
Dei, étant des fidèles comme les
autres dans l'Église et dans la société,
jouissent de la même liberté et des
mêmes droits. Il faut le souligner car
saint Josémaria a dû le faire à
plusieurs reprises dans sa vie avec
fermeté, compte tenu de
l'importance du sujet.

Ce point peut être résumé en deux
propositions fondamentales :



a) Les fidèles de l'Opus Dei ont la
même liberté en matière temporelle,
professionnelle, scientifique, sociale,
culturelle, politique, etc. que tous les
fidèles catholiques. Dans tous ces
domaines, ils agissent en toute
liberté, se forgeant leurs propres
idées et critères, toujours, bien sûr,
en conformité avec la foi et la morale
chrétiennes.

b) L'Opus Dei en tant qu'institution,
et en cohérence avec sa mission de
diffuser l'appel à la sainteté parmi les
personnes qui vivent au milieu du
monde et dans les conditions de la
vie ordinaire, offre à ses fidèles, et à
ceux qui s'approchent de son
apostolat, une aide spirituelle et une
formation doctrinale et théologique
qui facilite la sanctification de leur
profession et de leur vie ordinaire.
Elle (la Prélature) n'intervient
absolument pas – ni par des
mandats, ni par des indications, ni
par des instructions – dans les



décisions et les actions que chacun
d'entre eux entreprend en matière
professionnelle, sociale, etc.

Pour une institution destinée à
toucher des personnes de milieux et
de pays très différents, c'est un point
d'esprit d'une importance
transcendantale : s'il n'était pas vécu
avec une délicatesse absolue, l'Opus
Dei se désintégrerait. D'où la clarté et
la force avec lesquelles son
fondateur s'est toujours exprimé à ce
sujet. Ses textes à cet égard sont
nombreux. Citons-en un à titre
d'exemple ; il est assez long, mais il
vaut la peine de le reproduire dans
son intégralité : « L'Opus Dei
n'intervient jamais dans l'ordre
politique ; il est absolument étranger
à toute tendance, à tout groupe ou
régime politique, économique,
culturel ou idéologique. Ses buts – je
le répète – sont exclusivement
spirituels et apostoliques. Il exige
simplement de ses membres qu'ils



vivent en chrétiens, qu'ils s'efforcent
d'ajuster leur vie à l'idéal
évangélique. Il ne s'immisce par
conséquent, en aucune manière,
dans les questions temporelles.

« Si on ne le comprend pas, c'est sans
doute qu'on ne comprend pas la
liberté personnelle et qu'on ne
parvient pas à distinguer entre les
fins uniquement spirituelles, en vue
desquelles on vient à l'Œuvre, et le
très vaste champ des activités
humaines – l'économie, la politique,
la culture, l'art, la philosophie, etc. –
où les membres de l'Opus Dei
jouissent de la plus entière liberté et
assument leur responsabilité
personnelle.

« Dès l'instant où ils adhèrent à
l'Œuvre, tous savent parfaitement
que leur liberté individuelle est
réelle, de sorte que s'il arrivait que
l'un d'entre eux fît pression sur les
autres et tentât de leur imposer ses



propres vues en matière politique, ou
de les mettre au service d'intérêts
humains, les autres s'insurgeraient et
l'expulseraient sur-le-champ.

« Le respect de la liberté de ses
membres est une condition
essentielle à la vie même de l'Opus
Dei. Sans ce respect, personne ne
viendrait à nous. Mieux encore : si
d'aventure – cela ne se produit pas,
ne s'est jamais produit et, avec l'aide
de Dieu, ne se produira jamais –
l'Opus Dei intervenait en matière
politique ou en quelque autre
activité humaine, le premier
adversaire de l'Œuvre ne serait autre
que moi » (Entretiens 28).

C'est pourquoi– a-t-il pu ajouter – la
diversité des opinions en matière
temporelle, le pluralisme des options
et des actions parmi les membres de
l'Opus Dei « ne constitue pas un
problème pour l'Œuvre. Au
contraire, c'est une manifestation de



bon esprit, qui fait apparaître la
liberté légitime de chacun.
» (Entretiens 48).

Thèmes connexes : Liberté ; Laïcité ;
Mentalité laïque ; Sécularité.

Bibliographie : Ernst Burkhart -
Javier López Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, Estudio de teología
espiritual, II, Rialp, 2011, (en
particulier le chapitre 5, "La libertad
de los hijos de Dios", pp. 161-244) ;
Jean-Luc Chabot, "Responsabilità di
fronte al mondo e libertà", in Manuel
Belda - José Escudero - José Luis
Illanes- Paul O' Callaghan (a cura di) 
Santità e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli insegnamenti
del beato Josemaría Escrivá 12-14
ottobre 1993, Città del Vaticano,
Libreria Editrice Vaticana, 1994, pp.



197-217 Id, "Liberté et politique dans
les écrits du Bienheureux Josémaria
Escrivá", in GVQ, III, pp. 143-167 Id. 
La doctrina social de la Iglesia,
Madrid, Rialp, 1991 ; François-Xavier
Guerra, "Josemaría Escrivá, le
chrétien et la cité", in GVQ, II, pp.
69-91 ; José Luis Illanes, "Fe cristiana
y libertad personal en la actuación
social y política" Romana. Boletín de
la Prelatura de la Santa Cruz y Opus
Dei, 31 (2000), pp. 300-326 ; Andrea
Mardegan Una libertad para ser
vivida, San Sebastián de los Reyes
(Madrid), Cobel Ediciones, 2010 ; José
Miguel Pero-Sanz - Jean MarieAubert
- Tomás Gutiérrez Calzada Acción
Social del cristiano. El Beato
Josemaría Escrivá y la Doctrina Social
de la Iglesia, Madrid, Palabra, 1996 ;
Maria Adelaide RaschiniSanti nel
mondo. Studi su gli scritti del beato
Josemaría Escrivá, Milano, Ares,
1992 ; Martin Rhonheimer, "Verdad y
política en una sociedad cristiana.
Josemaría Escrivá y el amor a la



libertad", dans Transformación del
mundo. La actualidad del Opus Dei,
Madrid, Rialp, 2006, pp. 123-164 ;
Ángel Rodríguez Luño, "La
formación de la conciencia en
materia social y política según las
enseñanzas de san Josemaría
Escrivá" Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei,
24 (1997), pp. 162-181.

Jean-Luc Chabot

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
liberte-dans-les-affaires-temporelles/

(10/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-liberte-dans-les-affaires-temporelles/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-liberte-dans-les-affaires-temporelles/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-liberte-dans-les-affaires-temporelles/

	LIBERTÉ DANS LES AFFAIRES TEMPORELLES

