
opusdei.org

INHABITATION
TRINITAIRE

1) Le fait de l’inhabitation de la
Trinité dans l’âme. 2)
L'inhabitation comme
identification au Christ dans les
sacrements. 3) Le rôle du Saint-
Esprit. 4) Les conséquences de
l'inhabitation.

15/11/2023

1) Le fait de l’inhabitation de la
Trinité dans l’âme.



2) L'inhabitation comme
identification au Christ dans les
sacrements.

3) Le rôle du Saint-Esprit.

4) Les conséquences de
l'inhabitation.

L'inhabitation de Dieu dans l'âme en
état de grâce est, avant tout, une
vérité d'origine biblique. Une
expression aussi chargée de sens
surnaturel ne peut certainement pas
provenir d'une simple réflexion
théologique. La grâce sanctifiante
implique fondamentalement une
identification au Christ par laquelle
nous devenons fils dans le Fils. Ce
nouvel engendrement qui nous rend
enfants de Dieu n'est pas une action
divine transitoire comme l'est la
génération humaine, mais quelque
chose qui demeure en nous, une
action continue de Dieu dans l'âme.
Saint Josémaria, particulièrement
conscient de cette condition filiale,



tend à la considérer toujours comme
quelque chose de particulièrement
intime dans la relation de chaque
chrétien avec Dieu le Père ; quelque
chose qui crée une communion de
vie qui donne lieu à un contact
immensément plus intime que celui
qui existe entre un père et un fils sur
terre, car la paternité divine
imprègne, pour ainsi dire, toute la
vie du chrétien : « Tous les hommes
sont enfants de Dieu. Mais, face à son
père, un enfant peut réagir de mille
manières. À nous de nous efforcer,
comme des enfants, de nous rendre
compte que le Seigneur, en nous
voulant pour enfants, nous fait vivre
dans sa maison, au milieu de ce
monde ; nous intègre à sa famille, fait
nôtre ce qui est sien, et sien ce qui est
nôtre, et qui nous vaut cette
familiarité et cette confiance qui
nous font Lui demander, comme des
petits enfants, la lune ! » (QCP 64).



1. Le fait de l’inhabitation de la
Trinité dans l'âme

L'une des manières les plus
profondes et les plus significatives
dans l'Écriture Sainte de se référer à
cette intimité divine est précisément
le concept d'inhabitation, non pas
évidemment en tant qu’objet de
spéculation théologique ou de
recherche d'une théorie qui puisse
éclairer rationnellement le fait, mais
en relation avec l'existence même du
phénomène, sa finalité et ses
conséquences. C'est dans cette même
perspective que saint Josémaria
affirme : « Le Dieu de notre foi n'est
pas un être lointain, qui contemple
avec indifférence le sort des
hommes : leurs aspirations, leurs
luttes, leurs angoisses. C'est un Père
qui aime ses enfants au point
d'envoyer le Verbe, Seconde
Personne de la Très Sainte Trinité,
pour que, en s'incarnant, Il meure
pour nous et nous rachète. C'est ce



même Père aimant qui nous attire
maintenant doucement vers Lui, par
l'action du Saint-Esprit qui habite en
nos cœurs » (QCP 84).

Dans l'Ancien Testament, une grande
importance est accordée à l'idée de la
Sainteté de Dieu (qadosh), mais ce
concept, qui est celui qui manifeste le
plus profondément la transcendance
de Dieu sur la création et son propre
Être transcendant, est toujours
accompagné de la manifestation d'un
agir dans l’histoire qui rend présent
la Sainteté dans le monde en tant que
Gloire (kabod). Il est évident que
cette action divine dans l'histoire
n'implique pas un abaissement de
Dieu, mais une élévation de la
créature dans le domaine de la
Sainteté. Le terme shekinahmanifeste
particulièrement bien cette présence
réelle Dieu en la créature en
soulignant la réalité de la présence
tout en intégrant en même temps la
transcendance qui fait que la divinité



n’est pas « emprisonnée » dans la
création. Dieu « habite » avec son
peuple, Il est son compagnon dans
l'Histoire. La shekinah – qui signifie
habiter ou demeurer – est donc une
présence de salut qui manifeste la
protection divine continue et le
dialogue incessant avec le Peuple : à
travers ses signes les plus importants
(l'Arche d'Alliance, la Tente, le
Temple), elle constitue, de fait, le
fondement de la prière d'invocation
et de la réponse divine. Plus tard le
prophétisme donnera à la shekinah
une tension eschatologique par
laquelle la présence historique de la
gloire est appelée à devenir une
pleine communion lors de la
restauration définitive à la fin des
temps (cf. Ez 36, 26-28).

L'affirmation de cette présence
continue et dialogique de Dieu dans
l'histoire devient plus personnelle
avec l'action de l'esprit (ruah), force
divine opérante et salvifique qui agit



par sa présence intérieure dans la
personne humaine (cf. Joël 3, 1-5 ; Ac
2, 17) ; de fait la ruah se reposera sur
le Messie et elle sera donc la pleine
manifestation de l'œuvre de Dieu
dans l'histoire (cf. Is 11, 1-9 ; 42, 1). Le
fait que Dieu habite dans l'histoire ne
se réfère pas tant à des réalités
localisées comme le Temple que,
fondamentalement, à une
inhabitation dans l'homme.

Dans le Nouveau Testament, la 
shekinah est totale dans la vérité de
l'Incarnation et dans la plénitude de
la présence de l'Esprit en Jésus,
l'Oint, comme l'affirment
fréquemment les formules trinitaires
du Nouveau Testament. À la
Pentecôte l'Esprit se répand du Christ
aux disciples comme cela avait déjà
été annoncé dans les textes sur
l'envoi du Paraclet. Par l'Esprit la 
shekinah se réalise pleinement dans
le chrétien au sens propre du terme : 
Si quelqu’un m’aime, il gardera ma



parole ; mon Père l’aimera, nous
viendrons vers lui et, chez lui, nous
nous ferons une demeure (Jn 14,23 ;
cf. 1 Jn 2,6.24.27.28). Ce fait de «
demeurer » dans le disciple a son
origine dans la communion intra-
trinitaire à laquelle il participe par le
don de l'Esprit : Que tous soient un,
comme toi, Père, tu es en moi, et moi
en toi. Qu’ils soient un en nous, eux
aussi, pour que le monde croie que tu
m’as envoyé (Jn 17, 21).

Saint Paul souligne le rôle du
Paraclet : Garde le dépôt de la foi dans
toute sa beauté, avec l’aide de l’Esprit
Saint qui habite en nous (2 Tm 1, 14),
et évoque à cet effet, en la portant à
sa plénitude, l'image
vétérotestamentaire du Temple, lieu
de la shekinah : Ne savez-vous pas
que vous êtes un sanctuaire de Dieu,
et que l’Esprit de Dieu habite en vous ?
(1 Co 3, 16 ; cf. 1 Co 6, 19). De
nombreux passages dans lesquels
Paul exprime l'union spéciale entre



le Christ et le chrétien se
comprennent mieux dans la
perspective de l'inhabitation et de la
divinisation de l'homme, et une
tradition ecclésiastique
ininterrompue les interprète de cette
manière, matérialisée dans les
Lettres Encycliques Divinum illud
munus (1897) de Léon XIII, Mystici
corporis (1943) de Pie XII et Dominum
et vivificantem (1984) de Jean-Paul II.
En ce sens on affirme que l'homme
vit revêtu du Christ (cf. Ga 3, 27),
qu'il meurt et est enseveli dans le
Christ (cf. Rm 6, 4), qu'il ressuscite à
une vie nouvelle (cf. Ga 2, 20) qui est
la vie des enfants de Dieu (cf. Rm 8,
14-15).

C’est à cette tradition que se rattache
saint Josémaria, dont les écrits
regorgent de références aux textes
bibliques qui parlent directement du
« trésor inestimable de l'inhabitation
de la Très Sainte Trinité dans l'âme
» (QCP 78), auquel nous avons fait



référence dans le paragraphe
précédent. Comme tant d'autres
saints et mystiques, il ne se contente
pas d'exposer quelque chose mais il
parle à partir de sa propre
expérience : « Si nous aimons ainsi le
Christ, si nous nous réfugions avec
une audace divine dans la plaie que
la lance a ouvert dans son côté, la
promesse du Maître s’accomplira : Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma
parole ; mon Père l’aimera, nous
viendrons vers lui et, chez lui, nous
nous ferons une demeure (Jn 14, 23).
Notre cœur a besoin alors de
distinguer et d’adorer chacune des
Personnes divines. L’âme fait en
quelque sorte une découverte dans la
vie surnaturelle, comme une
créature qui ouvre peu à peu les
yeux à l’existence. Et elle amorce un
dialogue d’amour avec le Père, avec
le Fils et avec l’Esprit Saint ; et elle se
soumet facilement à l’activité du
Paraclet vivificateur qui se donne à
nous sans que nous le méritions : ce



sont les dons et les vertus
surnaturelles ! » (AD 306).

Comme c'est habituellement le cas
dans son enseignement, ses
commentaires sur la condition de
l'homme élevé par la grâce gardent à
l'esprit l'intégrité de l'être personnel,
unité substantielle d'âme et de corps.
Ainsi, commentant la vertu de
chasteté, saint Josémaria n'hésite pas,
en se référant à saint Paul, à parler
de la corporéité comme sujet propre
de l'inhabitation : Ne le savez-vous
pas ? Votre corps est un sanctuaire de
l’Esprit Saint, lui qui est en vous et que
vous avez reçu de Dieu ; vous ne vous
appartenez plus à vous-mêmes (1 Co
6, 19) Que de fois, devant la statue de
la Vierge Marie, Mère du Bel Amour,
ne répondrez-vous pas à la question
de l'Apôtre par une affirmation
joyeuse : oui, nous le savons et nous
voulons vivre ainsi, avec ton aide
puissante, ô Vierge, Mère de Dieu !
La prière contemplative jaillira de



vous chaque fois que vous méditerez
cette réalité surprenante : une chose
aussi matérielle que mon corps a été
choisie par l'Esprit Saint pour y
établir sa demeure, je ne
m'appartiens déjà plus, mon corps et
mon âme – mon être tout entier –
sont à Dieu ; et cette prière sera riche
de résultats pratiques qui dériveront
de cette grande conséquence
proposée par le même apôtre : 
glorifiez Dieu dans votre corps ! (1 Co
6, 20) » (Entretiens 121).

2. L'inhabitation comme
identification au Christ dans les
sacrements

D'un point de vue théologique la
doctrine sur la grâce renvoie à la
participation réelle de tout chrétien à
la vie du Christ. La rédemption ne
s'achève pas avec les actes par
lesquels le Verbe Incarné cause notre
salut et envoie l'Esprit, mais dans la
pleine incorporation à Lui par la foi



et les sacrements aujourd’hui et,
définitivement, dans la gloire. Cette
incorporation au Christ est la pleine
réalisation de la vocation originelle
de l'homme à la communion
éternelle avec la Trinité, qui se
réalise concrètement à travers la vie
théologique et les sacrements : « Si
nous savons contempler le mystère
du Christ – écrit saint Josémaria –, si
nous nous efforçons de le voir avec
des yeux limpides, nous nous
rendrons compte que, même
maintenant, il nous est possible
d'entrer dans l'intimité de Jésus,
corps et âme. Le Christ nous a
clairement montré le chemin : le
Pain et la Parole ; nous nourrir de
l'Eucharistie, connaître et accomplir
ce qu'Il est venu nous apprendre, et
en même temps parler avec Lui dans
la prière. Celui qui reçoit mes
commandements et les garde, c’est
celui-là qui m’aime ; et celui qui
m’aime sera aimé de mon Père ; moi
aussi, je l’aimerai, et je me



manifesterai à lui (Jn 14,21) » (QCP
118; sur le Baptême, cf. QCP 78; sur la
Pénitence, cf. QCP 64).

Dans le même ordre d'idées, et
toujours en cherchant le fondement
sacramentel de l'inhabitation, le
texte de l'homélie sur l'Eucharistie
du Jeudi Saint 1960, cité plus haut,
est particulièrement significatif : le
flux de l'amour trinitaire, manifesté
protologiquement dans la création à
l'image et à la ressemblance, y est
mis en relation avec l'institution du
sacrement du Corps et du Sang du
Christ : « La joie du Jeudi-Saint vient
de là : du fait de comprendre que le
Créateur a débordé d'affection pour
ses créatures. Notre Seigneur Jésus-
Christ, comme si toutes les autres
preuves de la miséricorde n'avaient
pas été suffisantes, institue
l'Eucharistie pour que nous puissions
L'avoir toujours près de nous et
parce que – dans la mesure où nous
pouvons comprendre –, poussé par



son Amour qui pourtant n'a besoin
de rien, Il ne veut pas se passer de
nous. La Trinité s'est éprise de
l'homme, élevé à l'ordre de la grâce
et fait à son image et ressemblance ;
Elle l'a racheté du péché – du péché
d'Adam qui est retombé sur toute sa
descendance et des péchés
personnels de chacun – et Elle désire
vivement demeurer dans notre âme :
si quelqu’un m’aime, il gardera ma
parole ; mon Père l’aimera, nous
viendrons vers lui et, chez lui, nous
nous ferons une demeure (Jn 14,23)
» (QCP 84).

Il n'est pas possible d'enfermer dans
une formule théologique la réalité de
la présence réciproque du chrétien
dans le Christ et du Christ dans le
chrétien, et il est inutile de se référer
maintenant aux diverses théories
théologiques qui ont tenté de
conceptualiser autant que possible ce
mystère. Il est clair, en tout cas –
comme le soulignent les textes cités



ci-dessus – que son fondement n'est
autre que la mission visible de la
Deuxième Personne et, en
particulier, la continuation dans
l'histoire de cette mission dans
l'Église à travers l'économie
sacramentelle : le Christ glorieux à la
droite de Dieu le Père est en même
temps présent dans l'histoire et nous
incorpore à Lui dans la communion
dialogique[1] à travers les sept
sacrements. En les recevant, la
personne humaine reçoit une
présence dynamique du Christ, qui
trouve son expression ultime dans le
signe efficace de l'Eucharistie.

3. Le rôle du Saint-Esprit

Saint Josémaria rappelle que la clé de
l'inhabitation réside dans l'Amour, et
donc dans le lien mystérieux et
nécessaire de la mission de la
Deuxième Personne avec celle de la
Troisième Personne ; les deux, sans
se confondre mais en même temps



indissolublement unies, sont la cause
de la présence dynamique des
Personnes dans l'âme. Il écrit en la
fête de l’Ascension : « Il est parti, et Il
nous envoie le Saint-Esprit, qui dirige
et sanctifie notre âme. Le Paraclet, en
agissant en nous, confirme ce que le
Christ nous annonçait : que nous
sommes enfants de Dieu ; que nous
n'avons pas reçu un esprit d'esclaves
pour retomber dans la crainte, mais
un esprit de fils adoptifs qui nous fait
nous écrier : Abba, Père ! (Rm 8, 15)
Voyez-vous ? C'est là l'action de la
Trinité dans nos âmes. Tout chrétien
peut accéder à cette inhabitation de
Dieu au plus intime de son être s'il
répond à la grâce qui nous pousse à
nous unir au Christ dans le Pain et la
Parole, dans la Sainte Hostie et dans
la prière » (QCP 118). La présence de
Dieu dans l'âme n'est pas seulement
intentionnelle (comme pourrait l'être
la simple présence du connu dans
celui qui connaît), mais de véritable
demeure commune ; c'est le don de



l'Esprit qui nous rend connaturels,
en mettant vraiment en communion
(comme la personne aimée dans celle
qui aime) la personne créée avec les
Personnes divines.

Saint Thomas d'Aquin, que nous
avons suivi dans les affirmations
précédentes (cf. S.Th., I q. 43, a. 3)
rappelle également qu'une Personne
divine ne peut se rendre présente, en
dehors de la Trinité, qu'en raison de
sa procession éternelle, seule cause
possible de la distinction personnelle
et du fait même d’être Personne dans
la Trinité. Toute autre présence, par
grâce notamment, est commune aux
trois Personnes. Le Christ est donc
présent dans le chrétien
indissociablement uni au Père qui
l'envoie, dans la communion avec
l'Esprit Saint. Avec un langage
différent, saint Josémaria nous
oriente la même direction. La
Troisième Personne, « lien d'amour
entre le Père et le Fils » (QCP 169), est



le don incréé reçu par la personne
humaine élevée par la grâce. Ainsi,
l'Amour du Père et du Fils apparaît
comme lien personnel aussi bien à
l'intérieur qu'à l'extérieur de la
Trinité. Nous voyons que le don
gratuit de Dieu lui-même à l'homme
n'est pas une chose, mais qu'il a le
caractère propre d'une communion
personnelle « Nous pouvons par
conséquent nous appliquer cette
question de l'Apôtre : Ne savez-vous
pas que vous êtes un sanctuaire de
Dieu, et que l'Esprit de Dieu habite en
vous ? et la recevoir comme une
invitation à entretenir des rapports
plus personnels et plus directs avec
Dieu. Le Paraclet est
malheureusement pour certains
chrétiens le Grand Inconnu : un nom
que l'on prononce, mais qui n'est pas
Quelqu'un, une des trois Personnes
du Dieu unique, avec laquelle on
parle et dont on vit » (QCP 134; cf. C
57).



L'Esprit Saint se rend présent dans la
personne humaine et l'amour la fait
participer à cette vie qu'elle possède
en commun avec les deux autres
Personnes. C'est ainsi que l'homme
devient vraiment participant de la
nature divine (cf. 2 P 1, 4) ou, comme
saint Josémaria aimait à le dire, qu’il
se divinise. Cette expression « se
diviniser » renvoie davantage à une
dimension dynamique que statique
de la grâce et manifeste surtout la
parfaite corrélation entre la grâce et
la liberté, dans une unité difficile à
conceptualiser pour la théologie,
mais profondément vitale. Le texte
suivant en est un bon exemple : « La
piété, qui naît de la filiation divine,
est une démarche profonde de l’âme,
qui finit par transformer l’existence
tout entière ; elle imprègne toutes les
pensées, tous les désirs, tous les élans
du cœur. N’avez-vous pas remarqué
comment, dans les familles, les
enfants, sans même s’en rendre
compte, imitent leurs parents ; ils



refont leurs gestes, prennent leurs
habitudes, s’identifient avec eux en
beaucoup de leurs attitudes. Il en va
de même dans la conduite d’un bon
fils de Dieu. L’on parvient ainsi, sans
trop savoir comment, ni par quelle
voie, à cette divinisation merveilleuse
qui nous aide à envisager les
événements avec le relief surnaturel
que procure la foi ; on se met à aimer
tous les hommes comme notre Père
du Ciel les aime lui-même et, ce qui
est plus déterminant, on en tire un
nouvel élan dans l’effort quotidien
pour s’approcher du Seigneur.
J’insiste : nos misères n’ont plus
d’importance, car les bras aimants de
Notre Père sont là pour nous relever
» (AD 146; cf. C 283).

La présence de la Trinité dans l'âme
n'est pas seulement une expression
adéquate de la participation à la
connaissance et à l'amour intra-
trinitaires qui est donnée par le don
de l'Esprit. Elle exige, comme



condition de la présence même de la
Troisième Personne, la conformité de
la volonté humaine avec la Volonté
divine : en effet, par le péché,
l'homme a le terrible pouvoir de
rendre impossible la présence de
l'Esprit et, par conséquent, d'en
annuler l'inhabitation, ce qui arrive
au plus haut degré dans l'orgueil : «
Voilà le péché capital qui conduit à la
mauvaise divinisation. L’orgueil nous
pousse à suivre, peut-être sur des
points très insignifiants, ce que Satan
a insinué à nos premiers parents : 
Vos yeux s’ouvriront et vous serez
comme des dieux connaissant le bien
et le mal (Gn 3,5) » (AD 99; cf. AD 104;
QCP 160). Dans cette perspective, la
nécessité de « vivre selon l'Esprit »
pour pouvoir recevoir la Parole et
l'Amour se comprend pleinement. La
dimension dynamique de cette
manière de vivre se manifeste dans
les vertus théologales par lesquelles
se réalise en fait l'identification aux
Personnes divines, en connaissant



comme Dieu connaît et en aimant
comme Dieu aime. « Vivre selon le
Saint-Esprit, c'est vivre de foi,
d'espérance et de charité ; c'est
laisser Dieu prendre possession de
nous et changer radicalement notre
cœur pour le faire à sa mesure
» (QCP 134).

Des vertus théologales qui, de toute
évidence, éclairent depuis Dieu
toutes les réalités créées. En outre, la
vie théologale produite par l'Esprit
Saint, en tant que manifestation
opérative de l'inhabitation, s'oriente
(et il ne pouvait en être autrement,
étant donné la nature personnelle du
Paraclet) vers le Christ. Vivre selon
l'Esprit Saint, c'est reproduire
toujours mieux la vie du Christ en
nous : « Nous devons avancer vers le
but que saint Paul nous indiquait : Je
vis mais ce n'est plus moi, c’est le
Christ qui vit en moi (Ga 2, 20). Haute
et noble ambition que cette
identification avec le Christ, qui



suppose la sainteté. Mais il n'y a pas
d'autre chemin si l'on désire être
cohérent avec la vie divine que Dieu
a fait naître dans notre âme par le
Baptême. Avancer, c'est progresser
en sainteté ; reculer, c'est se refuser
au développement normal de la vie
chrétienne. Car ce feu de l'amour de
Dieu a besoin d'être alimenté, de
s'intensifier chaque jour en
s'enracinant dans notre âme ; et c'est
en brûlant de nouveaux éléments
que le feu demeure vivant. C'est
pourquoi, s'il ne s'étend pas, il est
près de s'éteindre » (QCP 58). Plus
loin, au même point, il insiste encore,
en soulignant les conséquences
pratiques de cette doctrine dans la
vie du chrétien : « Est-ce que je
progresse en fidélité au Christ ? En
désirs de sainteté ? En générosité
apostolique dans ma vie quotidienne,
dans mon travail ordinaire parmi
mes collègues ? Que chacun, tout bas,
réponde à ces questions ; et il verra à
quel point est nécessaire cette



nouvelle transformation, pour que le
Christ vive en nous, pour que son
image se reflète, limpidement, dans
notre conduite » (QCP 58).

4. Conséquences de l'inhabitation

L'affirmation de saint Paul dans la
Lettre aux Galates – C’est le Christ qui
vit en moi (Ga 2,20) –, dimension
christologique de l'inhabitation, a des
implications tant mystiques que
morales y compris en relation avec la
vie ordinaire. C'est ce que
proclament certains des textes déjà
cités, et c’est ce que confirme celui-ci,
particulièrement riche en références
bibliques : « Si seulement les
hommes se décidaient à abriter
l'amour de Dieu en leur cœur ! Le
Christ Notre Seigneur a été crucifié
et, du haut de la Croix, Il a racheté le
monde en rétablissant la paix entre
Dieu et les hommes. Jésus-Christ se
souvient de tous : et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad



meipsum (Jn 12, 32), si vous me
placez au sommet de toutes les
activités terrestres, c'est-à-dire si
vous êtes mes témoins lorsque vous
accomplissez votre devoir de chaque
instant, grand ou petit, alors
j'attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité » (QCP
183).

Cette idée est au cœur de la
spiritualité de saint Josémaria. Il est
significatif que le fait de placer le
Christ au sommet de toutes les
activités humaines soit mis en
relation avec l'amour de Dieu logé
dans le cœur de l’homme. Il s'agit
d'une référence claire à une
conscience particulière de
l'inhabitation réaffirmée lorsque,
quelques lignes plus loin, il insiste
explicitement sur le fait qu'accepter
que le Christ habite dans le cœur du
chrétien entraîne de donner à tout
acte une valeur salvatrice : « Parce



qu'il est homme, le chrétien vit de
plain-pied dans le monde. S'il laisse
le Christ régner en son cœur, il
retrouvera la plénitude de l'efficacité
salvatrice du Seigneur dans toutes
ses activités humaines. Peu importe
que cette activité soit prestigieuse ou
modeste comme on dit ; car ce qui est
prestigieux pour les hommes peut
être modeste aux yeux de Dieu, et ce
que nous appelons humble ou
modeste peut confiner aux sommets
de la sainteté et du service chrétien
» (QCP 183).

Tout cela confirme que le concept de
« divinisation », qui présuppose un
contexte théologal, est
fondamentalement dynamique : il
correspond à l'appel qu'implique le
fait d'être en Christ et exige une
réponse constante. « Le Christ vit
dans le chrétien. La foi nous dit que
l'homme en état de grâce est divinisé.
Nous sommes des hommes et des
femmes, non des anges. Des êtres en



chair et en os, avec un cœur et des
passions, des tristesses et des joies.
Mais la divinisation s'accomplit dans
l'homme tout entier, comme une
anticipation de la résurrection
glorieuse. Le Christ est ressuscité
d’entre les morts, lui, premier
ressuscité parmi ceux qui se sont
endormis. Car, la mort étant venue
par un homme, c’est par un homme
aussi que vient la résurrection des
morts. En effet, de même que tous les
hommes meurent en Adam, de même
c’est dans le Christ que tous recevront
la vie (1 Co 15, 20-22). La vie du
Christ est notre vie, selon ce qu'Il a
promis à ses apôtres, le jour de la
dernière Cène : Si quelqu’un m’aime,
il gardera ma parole ; mon Père
l’aimera, nous viendrons vers lui et,
chez lui, nous nous ferons une
demeure (Jn 14,23). Le chrétien doit,
par conséquent, vivre selon la vie du
Christ, en faisant siens les sentiments
du Christ, de manière à pouvoir
s'écrier avec saint Paul, non vivo ego,



vivit vero in me Christus (Ga 2, 20), et
si je vis, ce n'est plus moi, mais le
Christ qui vit en moi » (QCP 103).

Thèmes connexes : Contemplatifs au
milieu du monde ; Esprit Saint ;
Grâce ; Identification au Christ ;
Présence de Dieu ; Sainte Trinité.

Bibliographie : AD 94-109,142-153 & 
294-316; Entretiens 113-123; QCP
83-94, 102-116 & 127-138; Antonio
Aranda Lomeña "El bullir de la
sangre de Cristo". Estudio sobre el
cristocentrismo del Beato Josemaría
Escrivá, Madrid, Rialp, 2000 ; Jean
Daniélou La Trinité et le mystère de
l'existence, Bruges, Desclée de
Brouwer, 1968 ; José María Galván
Casas Elementi di Antropologia
Teologica, Roma, Edizioni Università
della Santa Croce, 2002 ; Jean Hervé
Nicolas Synthèse dogmatique. De la
Trinité à la Trinité, Fribourg, Éditions
Universitaires de Fribourg, 1985 ;
Gérard Philips L'union personnelle

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/humilite/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/l-amitie-avec-dieu/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vers-la-saintete/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-christ-present-chez-les-chretiens/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-grand-inconnu/


avec le Dieu vivant. Essai sur l'origine
et le sens de la grâce créée, Leuven,
Leuven University Press, 1989.

[1] Dialogique : qui prend la forme
d’un dialogue

José María Galván

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
inhabitation-trinitaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-inhabitation-trinitaire/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-inhabitation-trinitaire/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-inhabitation-trinitaire/

	INHABITATION TRINITAIRE

