
opusdei.org

GRÂCE

1. La nature trinitaire et
ecclésiologique de la grâce. 2.
Nécessité et gratuité de la grâce.
3. Grâce et liberté : la
coopération humaine.

22/10/2023

1. La nature trinitaire et
ecclésiologique de la grâce.

2. Nécessité et gratuité de la grâce.

3. Grâce et liberté : la coopération
humaine.



Le mot « grâce » (et plus encore la
réalité à laquelle ce mot fait
référence) apparaît fréquemment
dans l'Écriture. Parfois, il indique la
bienveillance et l'amour avec
lesquels Dieu regarde la créature (cf.
Lc 2, 30). D'autres fois, il indique les
dons que, comme fruit de cet amour,
Dieu accorde et octroie (cf. Lc 2, 28).
Dans d'autres, c’est une aide divine
pour réaliser une action spécifique
(cf. 2 Co 12, 9), etc.

La théologie a précisé le concept de
grâce à travers un développement
doctrinal issu de la scolastique
médiévale qui, avec divers ajouts,
reste dans ses aspects fondamentaux
dans la sphère de l'anthropologie
théologique académique. On
distingue ainsi la grâce incréée (Dieu
lui-même comme don à la créature
divinisée) et la grâce créée (c'est-à-
dire l'effet produit par Dieu dans la
créature qui lui permet de
correspondre à l'amour divin). Et au



sein de la grâce créée, la grâce
habituelle (le don stable qui divinise
l'âme et d'où jaillissent les vertus
théologales) et la grâce actuelle
(l'aide en vue d’une action
spécifique).

Dans les écrits de saint Josémaria, le
concept de grâce est utilisé le plus
souvent au sens large, avec une
référence particulière à l'expérience
personnelle du chemin de la sainteté
et du dialogue avec Dieu. Dans ce
thème, nous essaierons de nous
référer au concept théologique de la
grâce qui sous-tend son
enseignement et, en particulier, à ce
que, comme nous l'avons dit plus
haut, on appelle généralement la 
grâce créée, tout en faisant allusion à
d'autres aspects dont certains sont
traités plus spécifiquement dans les
thèmes « Inhabitation trinitaire » et «
Filiation divine ». Il faut ajouter que
l'idée de la grâce créée est tellement
à la base de l'appel universel à la



sainteté prêché par saint Josémaria –
appel qui est essentiellement gratuit
– qu'il est difficile de trouver une
page qui n'y fasse pas référence. Ce
qui s’expose dans le présent thème
doit donc être pris comme une
introduction qui, sans la moindre
prétention à l'exhaustivité, vise à
montrer le rôle central que la
référence à la grâce occupe dans son
message.

La grâce est une manifestation du
mystère de l'amour de Dieu pour
l'homme et de la vie que cet Amour
confère. Ce dessein d'amour,
expression spécifique du fait que
Dieu dans le Christ « a mis sa toute-
puissance au service de notre salut
» (AD 190), consiste
fondamentalement dans le don
absolument gratuit de la filiation
divine : « Telle est la grande audace
de la foi chrétienne : proclamer la
valeur et la dignité de la nature
humaine, et affirmer que, par la



grâce qui nous élève à l'ordre
surnaturel, nous avons été créés
pour accéder à la dignité d'enfants de
Dieu. Audace vraiment incroyable, si
elle n'avait pour fondement le décret
salutaire de Dieu le Père, si elle
n'avait été confirmée par le sang du
Christ et réaffirmée et rendue
possible par l'action permanente du
Saint-Esprit » (QCP 133).

C'est une véritable action de Dieu
dans l'homme qui le transforme
véritablement : « l'amour de Dieu
devient sensible bien que ce ne soit
pas une question de sentiment,
comme une empreinte dans notre
âme » (QCP 8). Le contenu de cette
transformation commence avec la
justification : « C'est de l'intérieur
que la grâce rénove l'homme, qu'elle
le convertit — de pécheur et de
révolté qu'il était — en serviteur bon
et fidèle » (QCP 162). Comme saint
Thomas d'Aquin, saint Josémaria
considère également que cette



nouvelle condition, don divin à la
personne, est supérieure à toute
autre réalité créée : « Il n’y a rien de
meilleur au monde que de vivre en
état de grâce » (C 286).

1. La nature trinitaire et
ecclésiologique de la grâce

En tant que manifestation de l'amour
de Dieu, la grâce est une action
trinitaire : « C'est de l'intérieur que la
grâce rénove l'homme, qu'elle le
convertit — de pécheur et de révolté
qu'il était — en serviteur bon et
fidèle. Et la source de toutes grâces,
c'est l'amour que Dieu nous porte et
qu'Il nous a révélé, non seulement en
paroles mais aussi en actes. L'amour
divin est à l'origine du fait que la
seconde Personne de la Sainte
Trinité, le Verbe, le Fils de Dieu le
Père, prenne chair, c'est-à-dire
assume notre condition humaine en
tout, hormis le péché. Et le Verbe, la
parole de Dieu, est Verbum spirans



amorem (S.Th. I, q. 43, a. 5, citant
saint Augustin, De Trinitate, IX, 10), la
Parole dont procède l'Amour » (QCP
162).

Puisque le contenu fondamental de
la grâce est la filiation divine, on ne
peut le considérer sans faire une
référence particulière à la Trinité :
nous sommes enfants du Père, en
Jésus-Christ, par l'action de l'Esprit
Saint. Cette référence trinitaire à la
grâce se retrouve abondamment
dans les écrits de saint Josémaria. Il
est peut-être intéressant de souligner
comment, sur ce point, la priorité
tend à être donnée au rôle de la
Troisième Personne, qui, par rapport
à sa position intra trinitaire, est le
premier point de référence pour
notre participation surnaturelle à la
vie divine. L'Esprit Saint, Don
personnel du Père et du Fils, est aussi
le Don à la créature humaine (grâce
incréée) par lequel nous pouvons
vivre dans la communion de



connaissance et d'amour des
Personnes divines. « Vivre selon le
Saint-Esprit, c'est vivre de foi,
d'espérance et de charité ; c'est
laisser Dieu prendre possession de
nous et changer radicalement notre
cœur pour le faire à sa mesure. (...) le
Saint-Esprit n'est pas un artiste qui
dessine en nous la substance divine
comme si elle lui était étrangère ; ce
n'est pas ainsi qu'Il nous conduit à la
ressemblance divine ; mais Lui-même,
qui est Dieu et procède de Dieu,
s'imprime dans le cœur de qui le
reçoit comme le cachet sur la cire et,
de cette façon, en se communiquant
Lui-même et par ressemblance, Il
rétablit la nature en accord avec la
beauté du modèle divin et rend à
l'homme l'image de Dieu (Saint Cyrille
d'Alexandrie, Thesaurus de sancta et
consubstantiali Trinitate 34) » (QCP
134).

L'action de l'Esprit Saint ne
comprend pas seulement cette



dimension essentielle de la grâce
qu'est la relation aux Personnes
divines. Selon la doctrine
théologique et spirituelle
traditionnelle, c'est le Paraclet qui,
par ses dons, prédispose les
puissances spirituelles créées,
permettant à l'homme de vivre dans
la dynamique de la connaissance et
de l'amour divins (dons et vertus
théologales). Saint Josémaria est
particulièrement conscient de ce rôle
du "Grand Inconnu" : « La Troisième
Personne de la Très Sainte Trinité — 
doux Hôte de l’âme (Séquence Veni,
Sancte Spiritus) — offre ses dons :
don de sagesse, d’intelligence, de
conseil, de force, de science, de piété,
de crainte de Dieu. L’on ressent alors
la joie et la paix, la paix joyeuse, la
jubilation intérieure, et cette vertu
humaine de la joie. Quand nous
croyons que tout s’effondre devant
nous, rien ne s’effondre, parce que 
Lui seul est ma citadelle (Ps 42 [Vg
41], 2). Si Dieu habite en notre âme,



tout le reste, pour important que cela
paraisse, n’est qu’accidentel,
transitoire ; en Dieu, en revanche,
nous sommes ce qu’il y a de
permanent. Avec le don de piété,
l’Esprit Saint nous aide à nous
considérer enfants de Dieu pour de
vrai » (AD 92).

L'action du Paraclet nous identifie à
la Deuxième Personne. Avec la grâce,
« le Christ ressuscite en nous » (QCP
114), de sorte que « le pouvoir de
Dieu se manifeste dans notre
faiblesse » (Ibid.). La grâce vient du
cœur humain de la Seconde
Personne incarnée en qui nous
devenons et nous nous comportons
comme des enfants de Dieu : « Ce don
de soi que le Seigneur nous
demande, n'est pas seulement fondé
sur nos désirs, ni sur nos forces, dont
nous éprouvons si souvent la
limitation et l'impuissance. Il prend
appui en tout premier lieu sur les
grâces que nous a obtenues l'amour



du Cœur de Dieu fait Homme. Voilà
pourquoi nous pouvons et nous
devons persévérer dans cette vie
intérieure propre aux enfants du
Père qui est aux Cieux, sans admettre
ni découragement, ni lassitude
» (QCP 169).

Cette action trinitaire se réalise dans
chaque chrétien à travers les
sacrements, véhicules de la grâce
dans l'histoire. La grâce, dans les
sacrements, se manifeste comme un
don du Christ et de l'Église pour
chaque membre du Corps mystique :
« L'Église, unie au Christ, naît d'un
Cœur blessé. De ce Cœur transpercé
de part en part nous arrive la Vie.
Comment ne pas rappeler ici, ne
serait-ce qu'au passage, les
sacrements, à travers lesquels Dieu
agit en nous et nous fait participer à
la force rédemptrice du Christ ?
Comment ne pas rappeler avec une
gratitude particulière le très Saint
Sacrement de l'Eucharistie, le Saint



Sacrifice du Calvaire et son constant
renouvellement sous une forme non
sanglante dans notre Messe ? Jésus
s'offre à nous comme aliment : parce
que Jésus est venu à nous, tout a
changé, et nous recevons des forces
— l'aide de l'Esprit Saint — qui
comblent notre âme, dirigent nos
actions, notre manière de penser et
de sentir » (QCP 169).

Saint Josémaria insiste constamment
sur ce point : « J'aimerais considérer
avec vous maintenant les
Sacrements. C'est pour nous la
source de la grâce divine et la
merveilleuse manifestation de la
miséricorde de Dieu à notre égard.
Méditons lentement la définition que
nous donne le Catéchisme de saint
Pie V : Certains signes sensibles qui
produisent la grâce, en même temps
qu'ils la représentent et la mettent
sous nos yeux. Dieu Notre Seigneur
est infini : son amour est inépuisable,
sa clémence et sa pitié à notre égard



n'ont pas de limites. Il nous concède
sa grâce de bien d'autres manières, et
pourtant Il a institué, expressément
et librement — Lui seul pouvait le
faire —, ces sept signes efficaces pour
que, d'une manière permanente,
simple et à la portée de tous, nous
puissions participer aux mérites de
la Rédemption » (QCP 78). D'où son
insistance à souligner le rôle et la
responsabilité du sacerdoce
ministériel pour que la grâce atteigne
chaque chrétien : « Je pense
fréquemment à la responsabilité qui
incombe aux prêtres de donner accès
à tous les chrétiens à cette source
divine des sacrements. La grâce de
Dieu vient au secours de chaque
âme : chaque créature requiert une
assistance concrète, personnelle. On
ne peut pas traiter les âmes en bloc !
Il n'est pas licite d'offenser la dignité
humaine ni la dignité des enfants de
Dieu, sans s'occuper
personnellement de chacun avec
l'humilité de celui qui sait être un



instrument pour devenir le véhicule
de l'amour du Christ ; car chaque
âme est un merveilleux trésor ;
chaque homme est unique,
irremplaçable. Chacun d'eux vaut
tout le Sang du Christ » (QCP 80).

2) Nécessité et gratuité de la grâce

Saint Josémaria comprend la grâce
divine presque toujours du point de
vue de l'appel, qu'il s'agisse de la
vocation universelle à la sainteté ou
de la vocation spécifique de chaque
chrétien. L'amour personnel de Dieu
pour chacune de ses créatures exige,
de par la nature même de l'amour,
d'être réciproque. La réponse n'est
possible que dans la mesure où Dieu
lui-même, avec les « grâces
opportunes » (S 314), nous donne la
capacité de correspondre : « Tu sais
que la grâce de Dieu ne te manquera
pas, car il t’a choisi de toute éternité.
Et s’il t’a traité ainsi, il t’accordera
aussi toutes les aides nécessaires



pour que tu lui sois fidèle, comme
son enfant » (F 280 ; cf. S 80 : « La
grâce de Dieu ne te manque pas »).

« Si Dieu te donne la charge, il te
donnera la force de la remplir » (F
325). Il ne s'agit pas vraiment d'un
fardeau, mais d'un dialogue d'amour
dans lequel Dieu, qui aime le
premier, demande notre réponse et
la soutient de manière surnaturelle :
« Considérez, avec moi, cette
merveille de l'amour de Dieu : le
Seigneur vient à notre rencontre. Il
attend, Il se place au bord du chemin
pour que nous ne puissions pas ne
pas le voir. Et Il nous appelle,
personnellement, en nous parlant de
nos affaires qui sont aussi les
siennes, en invitant notre conscience
au repentir intime, en l'ouvrant à la
générosité, en imprimant dans nos
âmes le désir ardent d'être fidèles, de
pouvoir nous appeler ses disciples. Il
suffit de percevoir ces appels
intérieurs de la grâce qui sont



souvent comme un affectueux
reproche, pour nous rendre compte
qu'Il ne nous a pas oubliés, Lui,
pendant tout le temps où, par notre
faute, nous ne l'avons pas vu. Le
Christ nous aime, de toute
l'inépuisable affection contenue dans
son Cœur de Dieu. Voyez comme Il
insiste :Au temps favorable, je t'ai
exaucé ; au jour du salut, je t'ai
secouru(2 Co 6, 2). Puisqu'Il te promet
la gloire, son amour, et qu'Il te les
donne, le moment venu ; puisqu'Il
t'appelle, que vas-tu Lui donner, toi,
au Seigneur ? Comment répondras-
tu, comment répondrai-je, moi aussi,
à cet amour de Jésus qui passe près
de nous ? » (QCP 59).

Le don de la grâce est gratuit,
absolument gratuit parce que, ne
trouvant rien en l'homme qui l’exige,
il manifeste la bienveillance divine
sans limites : « Lui, de son côté, est
toujours disposé à nous donner sa
grâce » (QCP 59). Et cela présuppose



par conséquent l'humilité de la
créature : « Mets-toi bien dans la tête
que Dieu n’a pas besoin de toi, que
son appel est le fruit de la
miséricorde de son Cœur très aimant
» (F 862). « Ce n’est pas manquer
d’humilité que de prendre
conscience des progrès de ton âme.
— Tu peux ainsi remercier Dieu. —
N’oublie pas cependant que tu es un
mendiant vêtu d’un beau costume…
d’emprunt » (C 608).

Saint Josémaria insiste sur le fait que
l'aide divine est nécessaire à
l'homme pour atteindre le salut et la
sainteté. Ce besoin découle de
l'incapacité radicale de la créature à
atteindre le Créateur et à pénétrer
dans son intimité : « De quoi peux-tu
t’enorgueillir ? —Tout ce qui te
pousse à agir vient de lui. Agis en
conséquence » (F 33). La conscience
de l'incapacité personnelle doit être
suivie de la conscience de la
nécessité de son aide pour toute



bonne œuvre, une conscience qui ne
diminue pas le sujet mais le conduit
à s'unir au Créateur : « Sans le
Seigneur tu ne pourras faire un seul
pas en toute sécurité. — Si tu es
convaincu d'avoir besoin de son aide,
tu pourras mieux t'unir davantage à
Lui, confiant, solide, persévérant,
imprégné de joie et de paix, même si
le chemin devient rude et raide » (S
770). Dans le même ordre d'idées,
nous trouvons d'autres textes dans
lesquels saint Josémaria souligne le
besoin total du Christ : « pour qu'Il
règne en moi, j'ai besoin de sa grâce
en abondance. C'est le seul moyen
pour que tout, le moindre battement
de cœur, le moindre souffle, le
moindre regard, le mot le plus
anodin, la sensation la plus
élémentaire se transforme en un 
hosanna à mon Christ Roi » (QCP
181 ; cf. AD 233 ; C 434).

La prise de conscience de ses propres
misères n'est pas un obstacle à la



sainteté ; au contraire, c'est une
raison de plus pour affirmer
l'initiative divine qui sauve : « Laisse
ton cœur s’épancher en effusions
d’amour et de remerciements à la
pensée que la grâce de Dieu te
délivre, chaque jour, des pièges que
te tend l’ennemi » (C 434).

3. Grâce et liberté : la coopération
humaine

Le but de la grâce est la
sanctification, c'est-à-dire la
réalisation de la communion
personnelle de l'homme avec Dieu.
La sanctification exige donc une
réponse à l'action de la grâce, une
adhésion active et libre de la
personne humaine à l'initiative
divine : « tu disposes de tous les
moyens qu’il faut pour couronner
l’édifice de ta sanctification : la grâce
de Dieu et ta propre volonté » (C 324).
En un autre endroit, saint Josémaria
affirme : « Exhortamur ne in vacuum



gratiam Dei recipiatis (2 Co 6, 9) nous
vous exhortons à ne pas recevoir en
vain la grâce de Dieu. En effet, la
grâce divine pourra remplir nos
âmes (...) pourvu que nous ne lui
fermions pas notre cœur. Nous
devons faire preuve de ces bonnes
dispositions, du désir de nous
transformer vraiment, de ne pas
jouer avec la grâce du Seigneur
» (QCP 59). Ici, en somme, se trouve
affirmée la dépendance totale vis-à-
vis de Dieu pour atteindre la sainteté,
et en même temps la nécessité d'une
coopération dans laquelle la
personne ne met aucune limite : « Il
est vrai que par toi-même tu
n’apportes rien et que, dans ton âme,
c’est Dieu qui fait tout. — Mais qu’il
n’en soit pas ainsi au moment de
répondre » (F 276). Poussant à la
limite la capacité humaine à
exprimer le mystère de notre
sanctification, saint Josémaria allait
jusqu'à affirmer que Dieu «
conditionne » le fruit de sa grâce à la



correspondance humaine :« Dominus
dabit benignitatem suam et terra
nostra dabit fructum suum. — Le
Seigneur donnera sa bénédiction et
notre terre produira son fruit — Oui,
cette bénédiction est à l’origine de
tout bon fruit ; comme un climat
nécessaire pour que, dans notre
monde, nous puissions cultiver des
saints, des hommes et des femmes de
Dieu. Dominus dabit benignitatem. —
Le Seigneur donnera sa bénédiction.
— Mais, note-le bien, il fait ensuite
observer qu’il attend le fruit que
nous donnerons, toi et moi. Non un
fruit rachitique, chétif, pour n’avoir
pas su nous donner à Lui. Il attend
un fruit abondant, parce qu’il nous
comble de bénédictions » (F 971).

La nécessité de coopérer avec la
grâce, et donc la lutte ascétique, ne
prendra jamais fin, parce que « Dieu
ne nous a pas promis la victoire
absolue sur le mal en cette vie, mais
qu'Il nous demande de lutter. Sufficit



tibi gratia mea (2 Co 12,9), ma grâce
te suffit, répondait Dieu à Paul, qui
sollicitait d'être délivré de l'écharde
qui l'humiliait » (QCP 114). En
cohérence logique avec l'orientation
christologique de sa prédication,
saint Josémaria a surtout insisté sur
le fait que la coopération humaine
avec la grâce consiste à suivre le
même chemin que le Verbe incarné :
« Le Christ ressuscite en nous si nous
participons à sa Croix et à sa Mort.
Nous devons aimer la Croix, le
dévouement, la mortification.
L'optimisme chrétien n'est pas un
optimisme douceâtre ; ce n'est pas
davantage une humaine confiance
que tout nous réussira. C'est un
optimisme qui plonge ses racines
dans la conscience de la liberté et
dans la foi en la grâce ; c'est un
optimisme qui nous impose d'exiger
beaucoup de nous, de nous efforcer à
répondre à l'appel de Dieu » (QCP
114).



« D'ordinaire, la grâce agit comme la
nature : par degrés. — À proprement
parler, nous ne pouvons pas
devancer l'action de la grâce : mais,
en ce qui nous concerne, nous
devons préparer le terrain et
coopérer, lorsque Dieu nous en
donne l'occasion » (S 668). Plus loin,
dans le même point de Sillon, il
insiste : « la grâce agit à ses heures,
elle n'aime pas être brusquée ». Rien
dans la nature de l'homme ne peut
être considéré comme une exigence
de la grâce puisque celle-ci est un
don totalement gratuit et non mérité.
Mais en même temps, il est vrai que
l'action de la grâce ne se produit
normalement pas chez ceux qui ont
atteint l'usage de la raison sans une
coopération active de la part de la
personne humaine qui agit à deux
niveaux : d'une part, elle « prépare le
terrain » ; d'autre part, elle « coopère
» librement à l'initiative divine.



Le premier niveau a beaucoup à voir
avec l'enseignement de saint
Josémaria sur les vertus humaines
(considérées dans cette perspective
comme le fondement des vertus
surnaturelles) et la lutte ascétique.
Sans l'effort positif pour améliorer la
condition déchue de la nature
humaine, la grâce ne trouve pas de
terrain fertile, comme on peut le voir
dans des textes comme le point 155
de Sillon (« J'ai toujours pensé que ce
que beaucoup baptisent "demain",
"après", n'est autre que la résistance
à la grâce »), ou comme le 67 (« La
scène se répète, tout comme avec les
invités de la parabole. Pour les uns la
peur, pour les autres les
occupations ; pour plus d'un... des
histoires, de sottes excuses. Ils
résistent. Et voilà ce qu'ils
deviennent : écœurés, compliqués,
abouliques, las, amers. Alors qu'il est
si facile d'accepter l'invitation divine
de chaque instant et d'en vivre tout
joyeux tout heureux ! »). Du côté



négatif, une partie de cette «
préparation du terrain » implique
l'élimination des obstacles : « Un
homme tel que toi — qui sait bien
qu’il n’est rien, d’après ce que tu dis
—, est-il pensable qu’il ose dresser
des obstacles à la grâce de Dieu ? Eh
bien, c’est ce que tu fais avec ta
fausse humilité, ton “objectivité”, ton
pessimisme » (F 246). Du côté positif,
il indique que la lutte pour améliorer
les vertus humaines facilite
l'exécution des actions divines : « si
l’individu conserve et cultive un
début de droiture, Dieu lui aplanira
le chemin ; et il pourra être saint
parce qu’il aura su vivre en homme
de bien » (AD 75).

Le deuxième niveau, qui présuppose
que le terrain est au moins un peu
préparé à recevoir l'aide divine,
consiste à correspondre à la grâce,
qui respecte toujours la liberté
humaine, car sans liberté on ne peut
pas aimer Dieu : « Dieu a voulu que



nous soyons ses coopérateurs, Il a
voulu courir le risque résultant de
notre liberté » (QCP 113). Saint
Josémaria considère que ce respect
divin de la liberté de la créature –
expression ultime de son amour de
Dieu créateur – est l'un des motifs les
plus forts pour se sentir obligé de
répondre à la première personne à la
vocation divine à la sainteté, car «
personne ne naît saint ; le saint se
forge au jeu continuel de la grâce
divine et de la réponse de l’homme
» (AD 7). En fait, le mot «
correspondance » est très présent
dans l'œuvre de saint Josémaria : «
La grâce de Dieu ne te manque pas.
Par conséquent, si tu lui réponds, tu
dois être sûr de toi » (S 80) ; « Quelle
est profonde la joie de ton âme,
quand elle a répondu à la grâce ! » (C
992) ; « Et demande à Dieu, pour eux,
grâce abondante et correspondance à
cette grâce » (C 965). Une
correspondance qui a des effets non
seulement au niveau surnaturel,



mais qui élève aussi – parce que la
grâce et la nature sont données en
unité – la condition naturelle de la
personne. La grâce, en effet, sans
épargner la lutte propre à la
condition humaine, donne à la
nature la possibilité de participer
pleinement à la victoire : « Avec la
grâce, notre volonté est toute
puissante devant Dieu » (C 897). En
somme, « rien ne porte aussi bien
une personnalité à sa plénitude que
de répondre à la grâce » (S 443). Cette
vision harmonieuse de la grâce et de
la liberté, difficile à conceptualiser
au niveau théologique mais innée
dans la spiritualité de saint
Josémaria, se manifeste dans
l'affirmation que toutes les actions
humaines, lorsqu'elles sont
ordonnées à Dieu, manifestent l'unité
entre nature et grâce et s'intègrent
dans le processus d'élévation de la
personne au dialogue intra-
trinitaire : « Répondre à la grâce, cela
intervient aussi dans ces petites



choses de la journée, apparemment
sans importance, mais qui ont toute
la transcendance de l’Amour » (F
686).

La boucle entre l'initiative divine et
la correspondance de la créature est
ainsi refermée, de sorte que toute
action véritablement humaine
devient, en vertu du dynamisme de
la grâce, la matière ou le contenu du
développement de la vie chrétienne,
c'est-à-dire de la sainteté : « Écoutons
le Seigneur qui nous dit : celui qui est
fidèle dans les petites choses l'est
aussi dans les grandes, et celui qui
manque à la justice dans les petites
choses y manque aussi dans les
grandes (Lc 16, 10). C'est comme s'Il
nous rappelait ceci : lutte à chaque
instant dans ces détails qui peuvent
te sembler insignifiants mais qui sont
grands à mes yeux ; accomplis
ponctuellement ton devoir ; souris à
celui qui en a besoin, même si tu
souffres ; consacre sans remords le



temps nécessaire à la prière ; viens
en aide à celui qui te cherche ;
pratique la justice, en la dépassant
avec la grâce de la charité. Nous
ressentirons à l'intérieur de nous-
mêmes ces invitations et beaucoup
d'autres semblables. C'est un conseil
silencieux qui nous pousse à
poursuivre notre entraînement dans
cette lutte surnaturelle contre nous-
mêmes. Que la lumière de Dieu nous
illumine, pour que nous percevions
ses avertissements. Qu'Il nous aide à
lutter, qu'Il soit à nos côtés dans la
victoire ; qu'Il ne nous abandonne
pas à l'heure de la chute, pour que
nous soyons toujours en état de nous
relever et de poursuivre le combat
» (QCP 77).

Termes connexes : Identification avec
le Christ ; Inhabitation trinitaire ;
Sainteté.

Bibliographie : AD 73-93, 205-221, 
222-237 & 256-273; QCP 57-66, 73-82, 

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vertus-humaines/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/l-esperance-du-chretien/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/avec-la-force-de-l-amour/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/afin-que-tous-les-hommes-soient-sauves/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/la-conversion-des-enfants-de-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/la-lutte-interieure/


102-116 & 127-138; Antonio
Aranda"El bullir de la sangre de
Cristo". Estudio sobre el
cristocentrismo del Beato Josemaría
Escrivá, Madrid, Rialp, 2001; Charles
Journet Charlas sobre la gracia,
Madrid, Rialp, 1979; José M. Galván 
Elementi di Antropologia Teologica,
Rome, EDUSC, 2002; Paul O'Callaghan
Figli di Dio nel mondo, Rome,
Pontificia Università della Santa
Croce, 2003; Fernando
OcárizNaturaleza, gracia y gloria,
Pamplona, EUNSA, 2000; Leo
Scheffczyk, “Die Gnade in der
Spiritualität von Josemaría Escrivá”
in César Ortiz(Hrsg.) Josemaría
Escrivá. Profile einer Gründergestalt,
Köln, Adamas Verlag, 2002, pp. 53-74.

José María Galván

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-christ-present-chez-les-chretiens/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-grand-inconnu/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
grace/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-grace/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-grace/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-grace/

	GRÂCE

