
opusdei.org

FRATERNITÉ

1. La fraternité, idéal chrétien.
2. Manifestations dans la vie de
l’Église et de la société. 3.
L’esprit de famille dans l’Opus
Dei.

12/11/2023

1. La fraternité, idéal chrétien.

2. Manifestations dans la vie de
l’Église et de la société.

3. L’esprit de famille dans l’Opus Dei.

La charité, l’amour enseigné par
Jésus-Christ, est une charité



universelle : nous, tous les hommes,
sommes enfants de Dieu notre Père,
frères de Jésus-Christ. De là naît une
conscience de fraternité universelle,
fraternité qui devient plus intime
entre ceux qui ont reçu le Baptême,
et qui, par ce sacrement, ont été faits
enfants de Dieu, membres du Christ,
et temples de l’Esprit Saint (cf. CDSI,
no 147).

« La paternité de Dieu est plus réelle
que la paternité humaine, parce
qu’en fin de compte notre être vient
de Lui, parce qu’Il nous a pensés et
voulus depuis l’éternité ; et parce que
c’est Lui qui nous donne la maison
authentique, éternelle, du Père. Et si
la paternité terrestre sépare, celle du
ciel unit : le ciel signifie donc cette
autre hauteur de Dieu d’où nous
venons et vers laquelle nous devons
tous cheminer. La paternité « des
cieux » nous renvoie à ce « nous »
plus large, qui dépasse toutes les



frontières, brise tous les murs et crée
la paix » (Ratzinger 2007, p. 176).

Le lien de paternité avec Dieu
engendre celui de la fraternité entre
tous les hommes, en particulier entre
les baptisés. La fraternité au sens
strict est l’union qui existe entre
frères, et qui suppose, en plus du lien
de sang, un lien fort d’affection, de
respect et d’aide, et il existe aussi une
fraternité spirituelle entre tous les
baptisés. « L’unité du genre humain,
communion fraternelle dépassant
toutes divisions, naît de l’appel
formulé par la parole du Dieu-Amour
» (CV, no 34). C’est pourquoi dit saint
Josémaria : « Lorsque nous nous
reconnaissons ainsi comme des
membres à part entière de l'Église,
invités à nous sentir davantage
frères dans la foi, nous découvrons
mieux la profondeur de cette
fraternité qui nous unit à l'humanité
tout entière : en effet l'Église a été
envoyée par le Christ à toutes les



nations et à tous les peuples » (QCP
139).

La filiation divine est le fondement
de la fraternité des enfants de Dieu.
Saint Josémaria expliquait que le
Seigneur est venu pour nous
apporter à tous le salut. « Pas
seulement aux riches et aux pauvres
mais à tous les hommes, à tous nos
frères ! car nous sommes tous frères
en Jésus, fils de Dieu, frères du
Christ : sa Mère est notre Mère ! Il n'y
a qu'une seule race sur la terre : la
race des enfants de Dieu. Nous
devons tous parler la même langue,
celle que nous apprend notre Père
qui est aux cieux » (QCP 13).

1. La fraternité, idéal chrétien

La fraternité proclamée par
l’Évangile a un fondement qui rend
le lien entre les hommes qui en
découle beaucoup plus intime que
celui qui naît du fait de posséder la
nature humaine elle-même, puisque



l’union avec le Christ se place sur un
plan supérieur. L’amour de Dieu
pour les hommes n’a pas de
frontières, il embrasse toute
l’humanité ; l’annonce du salut dans
le Christ s’étend jusqu’aux extrémités
de la terre. Et ses propres
manifestations en sont la paix, la
solidarité, la compréhension et, par
conséquent, la joie.

L’universalité du salut offert par
Jésus-Christ rend plus solide la
relation que les hommes sont appelés
à avoir avec Dieu et entre eux,
accroissant leur responsabilité
envers le prochain dans toute
situation historique concrète (cf.
CDSI, n. 40), de telle sorte qu’il n’est
pas possible d’aimer son prochain
comme soi-même et de persévérer
dans cette décision d’amour sans
l’effort constant pour obtenir le bien
de tous et de chacun, parce que nous
sommes tous vraiment responsables
de tous (cf. CDSI, no 43).



Le Concile Vatican II affirme que «
tous les peuples forment, en effet,
une seule communauté ; ils ont une
seule origine, puisque Dieu a fait
habiter tout le genre humain sur
toute la face de la terre (Cf. Ac 17,
26) ; ils ont aussi une seule fin
dernière, Dieu, dont la providence,
les témoignages de bonté et les
desseins de salut s’étendent à tous
» (NA, 1). Cet idéal d’unité de la
famille humaine est le message que
l’Église délivre à tous les hommes
afin de parvenir à une société plus
humaine qui cherche le bien
commun et fournit les conditions
nécessaires pour que tous les
hommes, chaque homme, puissent se
perfectionner et atteindre leur
plénitude.

2. Manifestations dans la vie de
l’Église et dans la société

Lorsqu’on demande à Jésus-Christ
quel est le premier de tous les



commandements, il répond
clairement : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute
ton âme, de tout ton esprit et de toute
ta force. Et voici le second : Tu
aimeras ton prochain comme toi-
même. Il n’y a pas de
commandement plus grand que
ceux-là » (Mc 12, 30-31). Saint Paul
fait écho aux paroles du Seigneur
dans sa propre vie et le manifeste
dans ses lettres. C’est ainsi qu’il écrit
aux Corinthiens : « Qui donc faiblit,
sans que je partage sa faiblesse ? Qui
vient à tomber, sans que cela me
brûle ? » (2 Co 11, 29). Et saint Jean
souligne que nous devons nous
aimer les uns les autres à l’imitation
du Christ : « Voici comment nous
avons reconnu l’amour : lui, Jésus, a
donné sa vie pour nous. Nous aussi,
nous devons donner notre vie pour
nos frères » (1 Jn 3, 16).

L’amour du prochain est un précepte
fondamental de la vie chrétienne qui



a des manifestations variées à la fois
dans les relations mutuelles et dans
la vie en société. Chaque personne
est « un autre moi » et cela engendre
un mouvement d’ouverture de
l’homme envers les autres, avec le
même amour avec lequel Jésus-Christ
nous a aimés, recherchant le bien de
tous et s’engageant dans la
construction d’une vie sociale,
économique et politique selon le
dessein de Dieu. Cela implique un
cœur miséricordieux et accueillant
qui sait compatir au besoin des
autres. La miséricorde est un
élément indispensable pour conduire
les relations mutuelles des hommes
dans le respect et l’harmonie ; afin de
créer un environnement propice à la
vie individuelle, familiale et sociale.

C’est aussi ainsi que saint Josémaria
l’a toujours enseigné : « Jésus-Christ,
qui est venu sauver tous les hommes
et qui désire associer les chrétiens à
son œuvre rédemptrice, a voulu



apprendre à ses disciples, à toi et à
moi aussi, une charité grande,
sincère, plus noble et de plus haute
valeur : nous devons nous aimer les
uns les autres, comme le Christ lui-
même nous aime chacun de nous. Ce
n’est qu’ainsi, en imitant les
manières divines avec la maladresse
qui nous est propre, que nous
réussirons à ouvrir notre cœur à tous
les hommes, à aimer d’une façon
plus élevée, entièrement nouvelle
» (AD 225). Mais cet enseignement
n’est pas resté seulement dans sa
prédication : il l’a transmis par sa
propre vie ; Il voulait que les
catholiques aiment et servent tout le
monde sans exception, il ne s’est
jamais senti ennemi de qui que ce
soit et il a pratiqué une charité
héroïque dans ses relations avec les
autres. « Le chrétien doit aimer les
autres, et, par conséquent, respecter
les opinions contraires aux siennes et
vivre en toute fraternité avec ceux



qui pensent autrement » (Entretiens
67).

En contemplant le Cœur de Jésus-
Christ, saint Josémaria a découvert
que la charité surnaturelle ne peut se
passer de l’affection humaine, mais
que justement elle l’élève. « Si nous
ne l'apprenons pas de Jésus, jamais
nous n'aimerons. Si nous pensions,
comme certains, que garder un cœur
pur et digne de Dieu, consiste à le
préserver, à ne pas le contaminer au
contact de sentiments intensément
humains, il en résulterait
logiquement que nous serions
insensibles à la douleur des autres.
Nous ne serions plus capables que
d'une charité officielle, sèche, sans
âme, et non de la véritable charité de
Jésus-Christ, qui est tendresse et
chaleur humaine » (QCP 167).
L’affection que saint Josémaria a
enseignée à vivre est cet amour qui
jaillit du Cœur de Jésus-Christ ; un
amour surnaturel, et pour cette



raison concret, affectif et effectif, qui
pousse à s’occuper des autres dans
leurs besoins et même à donner la
vie pour eux.

Savoir aimer n’est pas une question
de tempérament ou de culture mais
de vertu, la vertu surnaturelle de la
charité et les vertus humaines. Une
affection qui, étant surnaturelle, est
aussi très humaine, profonde, solide,
supérieure à la gentillesse ou à une
courtoisie protocolaire. La fraternité
implique donc, en premier lieu,
d’aider les autres à grandir en tant
que personnes et à progresser –
toujours dans le respect de leur
liberté – sur le chemin de la sainteté :
prière, mortification, bon exemple,
affection. Et beaucoup d’autres
manifestations humaines, pleines de
délicatesse et de charité surnaturelle.
L’abnégation, l’affection surnaturelle
et humaine, volontaire et attentive,
celle qui atteint le cœur et rend
l’existence plus attrayante, que ce



soit dans les situations ordinaires ou
dans les moments difficiles. Dans 
Chemin certains des enseignements
de saint Josémaria dans ce domaine
sont restés gravés : éviter les
critiques ou les murmures,
n’admettre aucune mauvaise pensée
au sujet de qui que ce soit, fournir
l’aide qui passe inaperçue, avoir la
force que donne la fraternité vécue
avec un sens surnaturel (cf. C 440,
442, 444, 460, & 461).

Saint Josémaria a encouragé tout le
monde à participer activement à la
société, à être des architectes du
monde dans lequel nous vivons. Le 8
octobre 1967, il a célébré la Sainte
Messe sur le Campus de l’Université
de Navarre. Dans l’homélie, ensuite
intitulée Aimer le monde
passionnément, il s’est adressé à
toutes les personnes présentes en
disant : « Cette Parole de Dieu vous
situe déjà dans le cadre où vont se
déployer les paroles que je vous



adresse maintenant : paroles de
prêtre, prononcées devant une
grande famille d'enfants de Dieu en
son Église sainte. (...) N'en doutez
pas, mes enfants : toute forme
d'évasion hors des honnêtes réalités
quotidiennes est pour vous, hommes
et femmes de ce monde, à l'opposé de
la volonté de Dieu. Tout au contraire,
vous devez maintenant comprendre
— avec une clarté nouvelle — que
Dieu vous appelle à le servir dans et
à partir des tâches civiles,
matérielles, séculières de la vie
humaine : c'est dans un laboratoire,
dans la salle d'opération d'un hôpital,
à la caserne, dans une chaire
d'université, à l'usine, à l'atelier, aux
champs, dans le foyer familial et au
sein de l'immense panorama du
travail, c'est là que Dieu nous attend
chaque jour. Sachez-le bien : il y a 
quelque chose de saint, de divin qui se
cache dans les situations les plus
ordinaires et c'est à chacun d'entre



vous qu'il appartient de le découvrir
» (Entretiens 113 & 114).

La justice, la solidarité, le bien
commun, le respect de la personne,
sont des principes qui doivent régir
la vie en société. Sous l’impulsion de
Saint-Josémaria, des activités de
formation destinées à tous ont
émergé : depuis des collèges et des
universités jusqu’à des centres de
formation professionnelle dans le
domaine des services, ou des écoles
techniques, des résidences et autres
initiatives. Au fil des ans, il a
encouragé les membres de l’Œuvre à
promouvoir, avec d’autres
personnes, des activités qui
répondaient à des besoins sociaux
réels, au soin des plus nécessiteux, et
de ceux qui avaient moins de
chances, en poussant à entreprendre
toutes sortes de tâches de promotion
humaine et spirituelle.



3. L’esprit de famille dans l’Opus
Dei

À l’intérieur de la grande famille
humaine, l’Église est une famille, une
communauté unie par la foi et la
charité, un sacrement universel de
salut pour tout le genre humain (cf.
LG, no 48). Et au sein de l’Église,
l’Œuvre – « petite portion de l’Église »
comme disait saint Josémaria – est
aussi une famille, unie par des liens
surnaturels et fondée sur la charité
du Christ (cf. Rodríguez, « L’Opus Dei
comme réalité ecclésiologique », in
OIG, p. 22).

La fraternité, dans l’Œuvre, s’appuie
sur un sens profond de la filiation
divine dans le Christ. C’est ainsi que
l’ont vécu les premiers qui ont suivi
le fondateur dès le début en
l’appelant simplement Père et en se
sentant frères entre eux. Au fil des
ans, saint Josémaria affirmait que



l’Opus Dei était une réalité d’unité et
de fraternité (cf. ibid., in OIG, p. 110).

Le modèle de l’esprit de famille de
l’Opus Dei est la Sainte Famille de
Nazareth. On y découvre l’amour qui
dépasse tout égoïsme, l’esprit de
service, le don de soi inconditionnel,
la gentillesse dans les relations
mutuelles, le souci de toutes les
âmes. De même l’Œuvre est une
famille, avec l’affection humaine et
surnaturelle, où chacun trouve une
force et un encouragement
renouvelés pour persévérer dans la
lutte et donner sa vie avec le Christ.
Tous les membres de l’Œuvre,
numéraires, surnuméraires et
agrégés, hommes et femmes, font
partie de ce foyer. Tous sont appelés
à porter dans leur âme la charité du
Christ, à la communiquer dans
l’environnement où chacun
développe sa propre vie familiale,
professionnelle et sociale. Cela n’a
rien à voir avec la matérialité de la



vie dans un même lieu ; c’est un
esprit qui informe la vie de chacun
avec les manifestations que sa
propre situation exige.

Dans cette façon de vivre l’esprit
famille, le père, la mère et la sœur de
Saint-Josémaria - que tout le monde,
dans l’Œuvre, appelle généralement
les grands-parents et tante Carmen -
ont eu une importance particulière.
La grand-mère et tante Carmen
furent en charge, au tout début, de
l’administration domestique des
Centres de l’Œuvre et ont su
transmettre la chaleur de foyer qui
avait caractérisé la vie de la famille
Escrivá. C’est ainsi que le raconte
Mgr Álvaro Del Portillo, premier
successeur de saint Josémaria : «
Nous apprenions à le reconnaître
dans le bon goût de tant de petits
détails, dans la délicatesse des
relations mutuelles, dans le soin des
choses matérielles de la maison, ce
qui impliquait – c’est la chose la plus



importante – un souci constant des
autres et un esprit de service fait de
vigilance et d’abnégation ; nous
l’avions contemplé dans la personne
du Père et nous l’avons vu confirmé
chez la Grand-mère et tante Carmen.
C’est tout naturellement que nous
avons essayé de thésauriser tout cela,
et ainsi, avec une simplicité
spontanée, ont pris racine en nous
ces coutumes et traditions familiales
qui sont encore vécues aujourd’hui
dans les Centres de l’Œuvre : les
photographies ou portraits de famille
qui donnent un ton plus intime à la
maison ; le dessert tout simple pour
célébrer une fête ; quelques fleurs
mises avec amour et bon goût devant
une image de la Vierge ou dans un
coin de la maison, etc. L’air de
famille caractéristique de l’Opus Dei,
nous le devons à son fondateur. Mais
s’il a réussi à ancrer ce mode de vie
dans nos Centres, ce n’est pas
seulement en vertu du charisme
fondationnel, mais aussi grâce



l’éducation qu’il avait reçue dans le
foyer paternel. Et il est juste de
souligner que sa mère et sa sœur
l’ont soutenu très efficacement » (Del
Portillo, 1995, pp. 88-89).

Quand, en 1964, dans un Centre de
femmes, quelqu’un lui a demandé
pourquoi le mode de vie dans
l’Œuvre est celui de la « vie de
famille », Saint Josémaria lui a
répondu en souriant : « Toi qui es
professeure, tu sais l’expliquer
parfaitement aux autres. Le truc c’est
que tu aimes me l’entendre dire,
n’est-ce pas ? Tu sais que nous
l’appelons « vie de famille », parce
que dans nos maisons il y a la même
atmosphère que dans les familles
chrétiennes. Nos maisons ne sont pas
des écoles, des couvents ou des
casernes, ce sont des maisons où
vivent des personnes qui ont la
même filiation ; nous appelons Père
Dieu lui-même et Mère, la Mère de
Dieu elle-même. Et, en plus, nous



avons une vraie affection les uns
pour les autres (...) Nous avons une
vraie affection les uns pour les
autres ! Je ne veux pas que quelqu’un
se sente seul dans l’Œuvre !
» (Urbano, 1995, p. 230). Lui-même a
devancé tout le monde avec son
exemple, avec sa prière et avec son
affection.

La fraternité qui se vit dans l’Opus
Dei est simplement la fraternité
chrétienne avec la conscience de
vivre le même esprit et de participer
du même enthousiasme apostolique.
Elle conduit donc à partager des
passions et des désirs, des peines et
des joies ; à respecter la liberté de
tous dans les domaines
professionnel, social et politique, à
ne pas faire acception des personnes,
à bien aimer tous les autres en
s’avançant à leur service, en
cherchant, comme l’a enseigné saint
Josémaria avec une image figurative
« un tapis moelleux que les autres



pourront fouler au pied » (F 562). Au
milieu des difficultés de la guerre
civile espagnole, il affirmait qu’il
n’était pas inquiet des éventuelles
difficultés extérieures, mais qu’il
accordait une grande importance à
l’éventuel manque de filiation et de
fraternité, car cela pourrait briser
l’unité de l’Œuvre (cf. C 955).

Un moyen de formation dans l’Opus
Dei, signe d’une véritable fraternité
surnaturelle et d’affection, est la
correction fraternelle.
L’enseignement de saint Josémaria a
toujours été celui-ci : « La pratique de
la correction fraternelle — qui
plonge ses racines dans l’Évangile —
est une manifestation de confiance et
d’affection surnaturelle. Sois donc
reconnaissant quand tu la recevras,
et ne cesse pas de la pratiquer à
l’égard de ceux qui t’entourent » (F
566 ; cf. Mt 18, 15-18). C’est ainsi que
saint Josémaria conseillait un de ses
fils : « Vous devez être dans les



choses de Dieu, dans les choses de
l’Œuvre et dans les choses de vos
frères. Le jour où vous vivrez comme
des étrangers ou indifférents, vous
aurez tué l’Opus Dei ! Cherche
l’occasion favorable, parle à ton
frère, et en toute affection mais en
toute clarté, tu lui fais la correction
fraternelle sur ce point » (Urbano,
1995, p. 216).

Une partie de la fraternité se trouve
la compréhension et le respect
mutuels, la préoccupation pour ceux
dont on se rend compte qu’ils
souffrent, le soin des malades, dont, à
plusieurs reprises, saint Josémaria a
commenté qu’ils étaient le « trésor de
l’Œuvre » qu’ils aidaient en offrant
leurs douleurs et leur inconfort et
tout ce que la maladie apporte avec
elle (cf. C 98).

Et on trouve aussi, occupant une
place très importante, le naturel et la
simplicité dans la relation mutuelle.



Dans ce contexte se situe une
coutume qui a ses racines dans
l’expérience de la vie normale des
familles et dans la manière de se
traiter qu’ont les personnes qui se
connaissent et s’apprécient et, aussi,
dans la personnalité de Saint-
Josémaria : les réunions de famille.
Dès les premiers temps, il aimait se
réunir avec les jeunes dont il
s’occupait pour des rencontres
informelles au cours desquelles
s’établissaient des conversations où
l’on se racontait ce qui arrivait et où
l’on discutait des sujets les plus
divers en passant spontanément de
l’humain au divin. Plus tard, il
recommanda que dans tous les
Centres de l’Opus Dei, dans les
rencontres et les activités de
formation pour les fidèles de
l’Œuvre, il y ait, normalement après
les repas, un moment de réunion en
famille.



Il voulut aussi appliquer ce type de
relation simple et familière à ses
voyages catéchétiques, qui ont eu
lieu en Europe et en Amérique de
1972 à 1975. C’étaient des réunions
qui rassemblaient des milliers de
personnes mais qui n’avaient pas un
ton de prédication formelle mais de
dialogue. Il avait l’habitude de
commencer par quelques mots de sa
part (environ dix ou quinze minutes),
et tout de suite on passait aux
interventions et aux questions. Bien
que les participants fussent des
centaines, il y avait une saveur de
rencontre ou de réunion de famille,
comme Saint Josémaria lui-même
aimait à le souligner.

Thèmes connexes : Description
générale de l’Opus Dei (voir
Introduction) ; Justice ;
Responsabilité ; Solidarité.



Bibliographie :AD 222-237 ; C 440 -
469 ; Entretiens 113-123 ; QCP 31-39 &
162-170 ; OIG Passim ; Benoît XVI
Lett. Enc. Caritas in veritate, 2009 ;
Id. Jésus de Nazareth, Buenos Aires,
Planeta, 2007 ; Concile Vatican II,
Décl. Nostra Aetate 1965 : CDSI, nos 4,
40-43, 147 ; José Luis Illanes Traité de
Théologie Spirituelle, Pampelune,
EUNSA, 2007 ; Francisco Fernández-
Carvajal - Pedro Beteta Enfants de
Dieu. La filiation divine que le
bienheureux Josémaría Escrivá a
vécue et prêchée, Madrid, Palabra,
1995 ; Álvaro del Portillo Entretien
sur le fondateur de l’Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1995 ; Pedro
Rodríguez, « L’Opus Dei en tant que
réalité ecclésiologique », dans OIG, p.
107 à 112 ; Pilar Urbano L’homme de
Villa Tevere. Les années romaines de
Josémaría Escrivá, Barcelone, Plaza &
Janès, 1995.

Maria Amalia Perez Bourbon

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/avec-la-force-de-l-amour/
https://escriva.org/fr/camino/charite/
https://escriva.org/fr/camino/charite/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/en-l-epiphanie-du-seigneur/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-coeur-du-christ-paix-des-chretiens/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
fraternite/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-fraternite/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-fraternite/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-fraternite/

	FRATERNITÉ

