
opusdei.org

ESCHATOLOGIE-
FINS DERNIERES

1. La mort. 2. Vie éternelle et
vie terrestre. 3. Jugement et
rétribution (ciel, purgatoire,
enfer). 4. Le retour et le règne
du Christ. 5. La résurrection des
morts.

14/03/2024

1. La mort.

2. Vie éternelle et vie terrestre.

3. Jugement et rétribution (ciel,
purgatoire, enfer).



4. Le retour et le règne du Christ.

5. La résurrection des morts.

« Pour les enfants de Dieu, la mort
est vie » (AD 79). Cette phrase de
saint Josémaria résume bien sa
conception du destin final de
l'homme en tant qu'individu et en
tant que membre de la famille de
Dieu. Si son enseignement
eschatologique s'inscrit pleinement
dans la Tradition de l'Église, il
contient des accents d'un intérêt
particulier : sa conception positive,
aimante et filiale de la mort et du
jugement divin ; sa perception du
lien substantiel entre la communion
transfigurante avec la Trinité vécue
par l'homme en état de grâce et la vie
éternelle ; tout comme le lien entre le
règne du Christ dans l'histoire et son
règne à la fin des temps. Nous
examinons ces points plus en détail
ci-dessous.

1. La mort



« As-tu vu tomber les feuilles mortes
par un triste soir d’automne ? Ainsi
tombent les âmes chaque jour dans
l’éternité. Un jour, la feuille morte, ce
sera toi » (C 736). Saint Josémaria a
souvent médité sur la mort, comme
une réalité humaine aussi inexorable
que le temps qui passe. La
perspective de la mort – la sienne et
celle des autres – le poussait à prier
et à agir. « Une nouvelle qui m'a fait
réfléchir : cinquante-et-un millions
de personnes meurent chaque
année ; quatre-vingt-dix-sept par
minute (...) : dis-le toi aussi à d'autres
» (S 897). Sa réflexion sur le sujet fut
en partie motivée par son expérience
– trois de ses sœurs sont mortes alors
qu'il était très jeune – et par son
intense travail pastoral : parmi ses
écrits, on trouve de nombreux récits
d'événements autour d’un lit de
mort : celui du gitan, mourant dans
un hôpital de Madrid, qui fait un bel
acte de contrition (cf. Chemin de
croix, IIIème Station) ; celui d'une



femme qui voyait dans sa longue et
douloureuse maladie la bénédiction
de Dieu (cf. F 1034) ; ou celui d'un
docteur en Droit et en Philosophie
dont la brillante carrière fut
interrompue par la mort dans une
simple pension de famille (cf. S 877).
Saint Josémaria a pu constater de
visu une grande variété d'attitudes
face à la mort, allant de la joie (voire
de l'impatience sereine, cf. S 893) à la
stupeur (cf. C 738) et à la tristesse (cf.
S 879).

Lui-même avait une vision
éminemment positive de la mort,
comme l'exprime un point de Sillon,
dans lequel il retourne un dicton
populaire : « Tout s'arrange, sauf la
mort... Et la mort arrange tout » (S
878). Il pensait ainsi, car pour lui la
mort ne signifiait pas la fin. Dans le
message de saint Josémaria, nous
trouvons une formulation
paradoxale du lien étroit entre la 
mortet la Vie (avec une majuscule). «



N’as-tu pas entendu avec quelle
tristesse les mondains se plaignent
de ce que “chaque jour qui passe,
c’est mourir un peu” ? Mais moi, je te
dis : réjouis-toi, âme d’apôtre, car
chaque jour qui passe te rapproche
de la Vie » (C 737). « Si l’on
m’annonçait “l’heure de mourir est
arrivée”, avec quelle joie je
répondrais “l’heure de Vivre est
arrivée” » (F 1036). Ces affirmations
se situent à deux niveaux : d'une
part, le niveau physique, biologique
ou terrestre, dans lequel la vie est
visiblement interrompue par la
mort ; d'autre part, le niveau
transcendant et surnaturel, dans
lequel la vie se transforme en Vie
(avec une majuscule), une Vie plus
pleine, au-delà de la mort. Cette Vie a
un contenu spécifique : la rencontre
définitive et amoureuse avec Dieu, la
réunion du fils avec son Père (cf. S
885; F 1034; S 881; C 735), et avec
Jésus-Christ, Marie, Joseph, les anges
et les saints (cf. AD 220). De ce point



de vue, la mort ne peut être vécue
comme une tragédie, mais comme un
joyeux retour à la maison : « Serein
face à la mort ! voilà comment je te
veux ! — Ce n'est pas le stoïcisme
froid d'un païen ; mais la ferveur
d'un enfant de Dieu, qui sait que la
vie vient à changer et non à
disparaître. — Alors, mourir ?... C’est
Vivre ! (S 876; cf. C 744).

2. Vie éternelle et vie terrestre

On peut dire que les réflexions de
saint Josémaria sur la mort font
partie d'une vision plus large, celle
de la biographie d'un enfant de Dieu,
avec une note prédominante :
l’acceptation amoureuse de la
volonté du Père à chaque instant. «
La sainteté consiste justement en
cela : lutter pour être fidèle durant sa
vie ; et accepter avec joie la Volonté
de Dieu, à l’heure de la mort » (F 990;
cf. S 883). Dans cette perspective, la
mort fait partie du grand itinéraire



spirituel de l'identification
progressive au Christ. De même que
le Fils fait homme a obéi en tout au
Père jusqu'à sa mort sur la Croix et
qu'il est ensuite ressuscité et glorifié
(cf. F 1022, 1020), de même le
chrétien doit accomplir et aimer la
volonté du Père, en vivant et en
mourant avec les mêmes sentiments
que le Christ. Avec l'attitude
d'abandon absolu au Père, le
chrétien peut vivre ses jours « sans
peur de la vie et sans peur de la mort
» (AD 141; cf. F 987). Sa propre mort,
acceptée avec amour, sera le
couronnement d'une vie de don de
soi filial (cf. C 739).

Toute l'existence terrestre de
l'homme, en tant que période de
maturation d'un don de soi filial, est
marquée par une tension que l'on
peut qualifier d'eschatologique : « Le
temps est notre trésor: c'est "l'argent"
qui achète l'éternité » (S 882 ; cf. C
355). Nous nous trouvons devant une



autre formulation paradoxale par
laquelle saint Josémaria, suivant en
cela la foi catholique, relie le temps
terrestre à l'éternité. Ce ne sont pas
deux concepts simplement
juxtaposés, mais deux réalités
existentielles qu'il perçoit comme
réellement interpénétrées, dans la
vie du chrétien et dans les plans
divins. Se dépenser sur terre au
service de Dieu et des autres, c'est
vraiment entrer dans un mystère de
communion divine (cf. AD 208).

Cette dimension eschatologique de la
vie ordinaire provoque chez le
chrétien un sentiment d'urgence et
de responsabilité. « En pensant à
cette réalité, je comprends très bien
les mots que saint Paul adresse aux
Corinthiens : tempus breve est ! (1 Cor
7, 29) que la durée de notre passage
sur terre est brève ! Ces mots
retentissent au plus profond du cœur
de tout chrétien cohérent, comme un
reproche face à son manque de



générosité, et comme une invitation
constante à la loyauté. Il est vraiment
court le temps que nous avons pour
aimer, pour offrir, pour réparer
» (AD 39). Le temps ne doit pas être
gaspillé : il est vie (cf. S 963), il est
gloire (cf. C 355) ; un enfant de Dieu,
durant sa courte existence terrestre,
doit s'employer à fond à
l'accomplissement de la volonté du
Père, habituellement dans les tâches
ordinaires : « Parce que tu as été in
pauca fidelis, fidèle dans les petites
choses — entre dans la joie de ton
Seigneur. — Ce sont des paroles du
Christ. — In pauca fidelis… ! —
Dédaigneras-tu maintenant les
petites choses, si la gloire du ciel est
promise à ceux qui les respectent ?
» (C 819 ; cf. F 1008).

La dimension eschatologique de la
vie terrestre nous incite également à
nous détacher de ce qui semble être
le bonheur mais qui est, en réalité,
un mensonge : « Pourquoi



t’approcher de la mare des
consolations mondaines pour t’y
désaltérer lorsque tu peux étancher
ta soif à des eaux qui jaillissent vers
la vie éternelle ? ». (C 148). Ici, saint
Josémaria reprend les catégories du 
temps et de l'éternité pour souligner
le contraste entre vie superficielle et
Vie authentique. La référence à Dieu
confère à toute l’existence une valeur
authentique. En Dieu et de Dieu,
l'amour humain, le travail, la vertu,
le service des autres, la joie de vivre
ensemble, sont présentés comme un
avant-goût de la plénitude de vie à
laquelle Dieu destine finalement. Au
contraire, les plaisirs, les histoires
d’amours, les vanités et les grandeurs
mondaines se possèdent pour un
court moment et s'évanouissent
ensuite (cf. C 753, 741, 601, 742). Ils
sont à proprement parler
"temporaires", contrairement à Vivre
qui est "pour toujours" : « Les
hommes mentent quand, à propos
des affaires temporelles, ils disent



“pour toujours”. Seul est vrai, et
d’une vérité totale, le “pour toujours”
de l’éternité » (F 999 ; cf. C 75 ;2 F
1021). C'est pourquoi le croyant ne
doit pas laisser l'attrait des choses
qui ne sont pas de Dieu l'arrêter en
chemin (cf. F 1042 ; C 29).

Nous trouvons ici une autre tension
de l'âme de saint Josémaria, souvent
exprimée, et qui évoque l'inquiétude
de saint Paul (cf. Ph 1, 21-26) entre le
désir ardent de contempler le visage
de Dieu, et la volonté de continuer à
travailler pour Dieu sur terre.
L'attitude de saint Josémaria
représente un équilibre intéressant,
qu'il formule lui-même de cette
façon : « Pour nous, la mort est la Vie.
Mais nous devons mourir vieux.
Mourir jeune n'est pas rentable.
Quand nous aurons tout donné, alors
nous mourrons. En attendant,
travaillons dur et longtemps. Nous
sommes prêts à rencontrer le
Seigneur quand il le voudra, mais



nous lui demandons que cela soit le
plus tard. Nous devons avoir le désir
de vivre, de travailler pour notre
Seigneur et de bien aimer toutes les
âmes... À l'époque de sainte Thérèse,
les amoureux – tant les mystiques
que ceux qui chantaient l'amour
humain – avaient l'habitude de
s'exclamer, pour montrer l'intensité
de leur amour : "Je meurs, parce que
je ne meurs pas...". Je ne suis pas
d'accord avec cette façon de penser,
et je dis le contraire : que je vis parce
que je ne vis pas, parce que c'est le
Christ qui vit en moi (cf. Ga 2,20). J'ai
déjà beaucoup d'années et je ne veux
pas mourir ; mais, quand le Seigneur
le voudra, j'irai volontiers à sa
rencontre : "in domum Domini
ibimus" ! (Ps 121 [Vg 120], 1), avec sa
miséricorde, nous irons à la maison
du Seigneur » (Notes d'une
méditation prêchée à Rome en 1962 :
CECH, p. 695 ; cf. F 1037, 1039, 1040).
En définitive, l'important pour un
enfant de Dieu n'est pas de voir ses



propres désirs se réaliser
rapidement, mais de faire ce que le
Père dispose.

3. Jugement et rétribution
(paradis, purgatoire, enfer)

La même attitude surnaturelle de
confiance se retrouve dans la pensée
de saint Josémaria sur le jugement
divin à l’égard duquel, sans ignorer
le caractère dramatique du moment
(cf. par exemple C 754 et C 747), il
souligne que le tempus breve sur
terre conduit à la rencontre avec la
Trinité (cf. S 881). Saint Josémaria
décrit cette rencontre en mettant par
moments Dieu le Père au premier
plan, et, à d'autres moments, Jésus. «
Ton âme ne brûle-t-elle pas du désir
que Dieu, ton Père, soit content, le
jour où il devra te juger ? » (C 746). «
“J’ai dû sourire à vous entendre
parler des “comptes” que vous
demandera notre Seigneur. Non,
pour vous tous, il ne sera pas un juge,



au sens austère du mot. Il sera
simplement Jésus”. — Ces mots,
écrits par un saint évêque, qui ont
consolé plus d’un cœur en
tribulation, peuvent parfaitement
consoler le tien » (C 168). Celui qui
meurt en ayant vécu par la foi arrive
dans un environnement « familier »,
un environnement débordant
d'Amour et de Miséricorde. Ce motif
– théologique – constitue la raison
principale pour laquelle un croyant
peut regarder vers le jugement avec
des yeux pleins d'espoir. En outre, le
fait de savoir que l'on a vécu dans la
grâce et que l'on a répondu à l'Amour
de Dieu est un autre motif – disons «
anthropologique » -– de confiance
dans la perspective du jugement (cf.
S 890, S 875).

Pour ceux qui ont vécu de manière
sainte dans le présent, l'"au-delà"
n'est rien d'autre que la perfection de
leur relation d'amour avec Dieu et les
créatures. Nous trouvons ici deux



principes qui, en cohérence avec la
Tradition catholique, régissent la
conception de saint Josémaria sur la
vie éternelle :

a) Un principe d'unité, selon lequel il
existe une continuité essentielle dans
l'expérience de la créature humaine
avant et après la mort. « Après la
mort, ne l’oubliez jamais, l’Amour
viendra à votre rencontre. Et dans
l’Amour de Dieu vous trouverez par
surcroît toutes les amours nobles que
vous aurez connues sur terre. Le
Seigneur a disposé que nous passions
cette courte étape qu’est notre
existence à travailler et, comme son
Fils Premier-Né, en faisant le bien.
C’est pourquoi nous devons nous
tenir en éveil, à l’écoute des appels
que saint Ignace d’Antioche percevait
dans son âme à l’approche de l’heure
de son martyre : « viens au Père »
(saint Ignace d'Antioche, Ep. ad
Romanos, 7), reviens vers ton Père, il
t’attend avec impatience » (AD 221).



b) Un principe de dépassement ou de
surabondance, selon lequel toute
expérience terrestre d'amour et de
bonheur n’est rien en comparaison
avec la vie éternelle. « Le ciel : “Ce
que l’œil n’a pas vu, ce que l’oreille
n’a pas entendu, ce à quoi l’esprit de
l’homme n’a pas songé, voilà ce que
Dieu a préparé pour ceux qui
l’aiment”. (1 Co 2, 9) Ces révélations
de l’apôtre saint Paul ne t’incitent-
elles pas à lutter ? » (C 751). « Que
sera ce Ciel qui nous attend, lorsque
toute la beauté et la grandeur, toute
la félicité et l'Amour infinis de Dieu
se déverseront dans ce pauvre vase
d'argile qu'est la créature humaine,
et l'assouviront éternellement, avec
la constante nouveauté d'un nouveau
bonheur ? » (S 891).

Il convient de noter, en tout cas, que
tant dans la vie terrestre que dans la
vie bienheureuse, ce sont les mêmes
protagonistes qui sont en relation –
Dieu d'une part et la créature



humaine d'autre part -– et dans la
même relation essentielle : l'Amour. «
Un grand Amour t’attend au ciel : là
ni déceptions, ni tromperies : mais
tout l’amour, toute la beauté, toute la
grandeur, toute la science... ! Et sans
le moindre écœurement : tu seras
rassasié sans te rassasier »" (F 995 ;
cf. F 1030; AD 209). « [Toi et moi]
nous devons tous deux agir, vivre et
mourir comme des amoureux, et
ainsi nous “vivrons” éternellement
» (F 988). Le chrétien, en effet, vit
dans l'attente du ciel sur la terre : «
Sur cette terre, la contemplation des
réalités surnaturelles, l'action de la
grâce dans nos âmes, l'amour du
prochain, fruit savoureux de l'amour
de Dieu, supposent déjà une
anticipation du ciel, le début de
quelque chose qui doit croître de
jour en jour. Nous, chrétiens, nous
n'admettons pas de double vie, nous
maintenons dans notre vie une unité
simple et forte, dans laquelle se
fondent et se mêlent toutes nos



actions » (QCP 126). L'intimité avec
Dieu sur terre, même si elle est
partielle et imparfaite, est un avant-
goût de la béatitude : « J’en suis de
plus en plus persuadé : le bonheur
du ciel est pour ceux qui savent vivre
heureux sur la terre » (F 1005, F
1006 ; C 255).

La communion heureuse avec Dieu,
initiée sur terre et consommée au
Ciel, a une nature trinitaire : « Nous
ne sommes pas voués à n'importe
quel bonheur, parce que nous avons
été appelés à pénétrer dans l'intimité
divine, à connaître et à aimer Dieu le
Père, Dieu le Fils et Dieu le Saint-
Esprit et, à travers la Trinité et l'Unité
de Dieu, tous les anges et tous les
hommes » (QCP 133). Tout au long de
la vie terrestre, l'inhabitation et
l'action de l'Esprit Saint forment déjà
« de plus en plus en nous l'image du
Christ », « nous rapprochant chaque
jour davantage de Dieu le Père » (cf.
QCP 135 & 136). Cette œuvre de



l'Esprit est orientée vers la
configuration définitive des
créatures comme enfants de Dieu : «
Si nous sommes en rapport constant
avec le Saint-Esprit, nous
deviendrons également spirituels,
nous nous sentirons frères du Christ
et enfants de Dieu, de ce Dieu que
nous n'hésiterons pas à invoquer
comme notre propre Père » (QCP
136). La béatitude céleste consiste
donc à être immergé dans « l’étreinte
éternelle de l’Amour de Dieu le Père,
de Dieu le Fils, de Dieu le Saint-Esprit
et de Sainte Marie » (F 1012).

La conception de saint Josémaria des
deux autres états eschatologiques
dans lesquels le défunt peut se
trouver après la mort : le purgatoire
et l'enfer, s'inscrit dans la vision de
Dieu-Amour. « Le purgatoire, cette
miséricorde de Dieu, destinée à
purifier les défauts de ceux qui
désirent s'identifier à Lui » (S 889).
Nous sommes encore dans la logique



de l'amour, qui implique une
identification et une compénétration
et qui exige, dans le cas d'une
créature aux dispositions
imparfaites, un processus de
redressement ou de purification. Une
telle créature est déjà amie de Dieu,
non loin de la face de Dieu – « elles
peuvent tant auprès de Dieu ! », dit
saint Josémaria, (C 571) ; et par la
miséricorde de Dieu – mue par les
suffrages des vivants (cf. C 571) – une
telle âme possède la certitude
d'atteindre la pleine communion
avec la Trinité.

En effet, saint Josémaria, en parlant
des âmes du purgatoire – « mes
bonnes amies les âmes du purgatoire
» (C 571) – les situe dans un vaste
cadre de solidarité : elles font partie
d'une famille surnaturelle composée
de la Trinité, des anges, des saints et
de ceux qui cheminent, famille qui a
un pied dans l'histoire et un autre
dans l'éternité : « Dans la Sainte



Église, nous, catholiques, trouvons...
le sens de la fraternité, de la
communion avec tous les frères et
sœurs qui ont déjà disparu et qui se
purifient au Purgatoire – l'Église
souffrante – ou avec ceux qui
jouissent déjà de la vision béatifique
– l'Église triomphante –, aimant
éternellement le Dieu trois fois saint.
C'est l'Église qui reste ici et qui, en
même temps, transcende l'histoire
» (Aimer l’Église, pp. 42-43).

De ce grand mystère de communion
ne resteront à l'extérieur que les
créatures libres – les démons et les
hommes qui meurent sans se
repentir de leurs graves péchés – qui
s'obstinent à rejeter l'Amour. « Si
j'aime, il n'y aura pas d'enfer pour
moi » (F 1047), dit saint Josémaria. Il
ne se réfère pas ici à un amour
seulement professé du bout des
lèvres ou gardé comme un vague
désir ; il se réfère, comme Jésus, à
l'amour en action : « Âme d’apôtre ;



toi d’abord. — Saint Matthieu
rapporte ces paroles du Seigneur :
“Beaucoup me diront, au jour du
jugement : Seigneur, Seigneur, n’est-
ce pas en ton nom que nous avons
prophétisé ? En ton nom que nous
avons chassé les démons ? En ton
nom que nous avons fait de
nombreux miracles ? Alors je leur
dirai en face : Jamais je ne vous ai
connus pour miens ; écartez-vous de
moi, vous qui avez commis
l’iniquité”. Pourvu — dit saint Paul —
qu’après avoir prêché les autres, je
ne sois pas moi-même réprouvé » (C
930 ; cf. S 888 et C 754).

Ainsi, comme un contrepoint à la
grande mélodie de l'amour de Dieu
qui préside à l'histoire du salut, saint
Josémaria perçoit la possibilité réelle
de la liberté dissonante des créatures
libres. Il est sans doute vrai que Dieu
est miséricordieux et toujours prêt à
pardonner ; mais il est également
vrai qu'il a accordé irrévocablement



aux hommes le don de la liberté (cf.
AD 36), et que ce don peut être utilisé
par les « âmes mondaines » pour «
poursuivre leurs égarements » (C
747 ; cf. C 749), se plaçant ainsi hors
de portée de la miséricorde divine.
Cette terrible éventualité pousse
saint Josémaria à insister sur
l'apostolat, compris au sens le plus
profond comme une aide au salut : «
De toi dépend aussi qu’ils soient
nombreux ceux qui ne restent pas
dans les ténèbres, et qui marchent
sur des sentiers menant à la vie
éternelle ! » (F 1011).

4. Le retour et le règne du Christ

Pour en revenir à la relation entre le 
temps/histoire et éternité dans les
enseignements de saint Josémaria,
nous pouvons affirmer que, tout en
invitant le croyant à garder les pieds
sur terre, en participant pleinement
à l'ordonnancement des réalités
terrestres selon la volonté divine, il



nous incite à ne pas perdre de vue le
but de l'histoire : le Royaume de
Dieu, dont la plénitude sera établie
par le Christ le jour de son retour. Il y
a une tension dans cette vision dans
laquelle le réalisme actuel coexiste
avec l'espérance eschatologique.
D'une part, dit saint Josémaria, « la
perfection du royaume, le jugement
définitif de salut ou de
condamnation, ne sont pas de ce
monde. Aujourd'hui, le royaume est
comparable aux semailles, à la
croissance du grain de sénevé. À la
fin, il en sera comme du filet que l'on
hale sur la plage : on en sortira, pour
leur faire connaître un sort différent,
ceux qui ont accompli la justice et
ceux qui ont commis l'iniquité. Mais,
tant que nous vivons ici-bas, le
royaume est semblable au levain que
prit une femme et qu'elle mélangea à
trois mesures de farine, jusqu'à ce
que toute la masse ait fermenté
» (QCP 180). D'autre part, ce
Royaume, qui croît discrètement



dans l'histoire, est destiné à
atteindre, au jour de la Parousie, une
forme achevée, qui durera toujours
(cf. ibidem).

Si nous avons parlé d'une tension
eschatologique dans les
enseignements de saint Josémaria
concernant la vie du croyant
individuel, nous pouvons aussi
parler d'une dimension
eschatologique dans sa vision du
cours de l'histoire générale de
l'humanité. Cet aspect est
fréquemment exprimé en termes de 
règne ou de royaumedu Christ. Ce
règne, affirme saint Josémaria, est
déjà une réalité : « [ce]n'est ni une
façon de parler, ni une image de
rhétorique (...). Vérité et Justice, paix
et joie en l'Esprit Saint : voilà le
royaume du Christ, l'action divine
qui sauve les hommes et qui
culminera quand l'histoire
s'achèvera et que le Seigneur, assis
au plus haut des cieux, viendra pour



juger définitivement les hommes
» (ibidem).

Le Royaume établi dans l'histoire est
en premier lieu la puissance de Dieu
qui s'exerce efficacement pour la
conversion et le salut des hommes ; il
compte aussi sur la collaboration des
hommes pour la diffusion du régime
divin de salut. « C'est dans l'histoire,
c'est dans le temps que se construit le
Royaume de Dieu. Le Seigneur nous
a confié cette tâche à tous » (QCP
158). « Nous ne pouvons pas
demeurer les bras croisés en
attendant le retour du Seigneur, qui
reviendra prendre pleine possession
de son Royaume » (QCP 121).

En quoi consiste précisément la
collaboration humaine à l'extension
du Royaume ? Les idées de saint
Josémaria sont condensées dans
deux phrases aux racines
évangéliques, qu'il a utilisées comme
devises : « Et ego, si exaltatus fuero a



terra, omnia traham ad meipsum » (Jn
12, 32) ; et « Regnare Christum
volumus » (cf. Lc 19, 14 et 1 Co 15,
25). Avant tout, les disciples du Christ
doivent s'efforcer de réaliser la
volonté de Dieu dans leur vie
personnelle : « Jésus-Christ nous
rappelle à tous : (…) si vous me
placez au sommet de toutes les
activités terrestres, c'est-à-dire si
vous êtes mes témoins lorsque vous
accomplissez votre devoir de chaque
instant, grand ou petit, alors
j'attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité ! (QCP
183; cf. F 678). Mais il ne s'agit pas
seulement que chacun accomplisse
son devoir envers Dieu – comme s'il
était une pièce isolée – mais
d'impliquer le reste de l'humanité
dans un grand mouvement de
soumission volontaire et filiale – avec
le Christ (cf. S 608) – au Père,
anticipant ainsi le mystère d'une
humanité renouvelée à la fin des



temps : « Il est urgent (…)
d’imprégner de sens surnaturel
toutes les couches de cette humanité
que nous formons, afin que, les uns
et les autres, nous nous efforcions
d’élever à l’ordre de la grâce nos
tâches quotidiennes, notre
profession, notre métier. Ainsi,
toutes les occupations humaines
s’éclairent d’une espérance nouvelle,
qui transcende le temps et la fugacité
de ce monde » (AD 210).

Il y a deux étapes ici : de l'intérieur
(de soi-même), vers l'extérieur ; et de
quelques-uns, vers beaucoup.
Chacun doit d'abord permettre au
Christ de régner effectivement dans
son esprit et dans sa volonté, dans
ses actions et dans sa conduite
extérieure ; ensuite, ceux qui sont
ainsi divinement gouvernés – comme
des pierres que l'on jette dans un lac
et qui provoquent des ondes
concentriques d'amplitude croissante
(cf. C 831) – doivent agir comme des



instruments pour étendre le règne
divin à de plus en plus de cœurs (cf. S
608) et dans de plus en plus de
domaines (cf. AD 210), jusqu'à
englober tout « – le monde... — "C'est
notre affaire !"... (…) – Nous voulons
qu'Il règne sur cette terre qui Lui
appartient ! » (S 292; cf. S 608). Le
chrétien est, selon cela, le dépositaire
d'une mission, celle de faciliter
l'arrivée de l'action divine
purificatrice et transformatrice à
toute la création afin d'en faire une
transcription du Royaume
eschatologique. « Voilà ton devoir de
citoyen chrétien : contribuer à ce que
l'amour et la liberté du Christ
président toutes les manifestations
de la vie moderne : la culture et
l'économie, le travail et le repos, la
vie de famille et la vie en société » (S
302). Dans la mesure où l'esprit
chrétien imprègne les diverses
sphères de l'existence humaine, les
fruits du Règne du Christ seront déjà
perceptibles dans l'histoire : la paix



(cf. C 301), l'amour (cf. QCP 183) et la
justice (cf. S 303).

Une fois de plus, le « principe d'unité
», si présent dans le message de saint
Josémaria, est notable ici. De même
que la vie d'amour de chaque enfant
de Dieu se prolonge et se perpétue
au-delà de la mort, de même les
œuvres que les personnes
accomplissent selon la volonté de
Dieu sont les authentiques semences
du champ fécond qui nous attend à
la fin des temps : le Royaume
eschatologique. Pour cette raison, «
nous, les enfants de Dieu, nous ne
devons pas nous désintéresser des
activités humaines » (AD 210).

5. La résurrection des morts

Le « principe d'unité » trouve
finalement son application à la
condition humaine à la fin de
l'histoire. Selon la foi chrétienne,
l'être humain sauvé – chair et esprit
élevés par la grâce – est destiné à être



transfiguré – comme l'a été le Christ –
par la glorieuse résurrection. Saint
Josémaria le répète avec force : « La
foi nous dit que l'homme en état de
grâce est divinisé. Nous sommes des
hommes et des femmes, non des
anges. Des êtres en chair et en os,
avec un cœur et des passions, des
tristesses et des joies. Mais la
divinisation s'accomplit dans
l'homme tout entier, comme une
anticipation de la résurrection
glorieuse. Mais non, le Christ est
ressuscité des morts, prémices de ceux
qui se sont endormis (1Co 15, 20) »
(QCP 103). Il existe un lien
mystérieux entre la vie mortelle du
croyant et la vie glorieuse après la
résurrection.

La participation à la vie du
Ressuscité commence déjà dans cette
vie, sur cette terre, avec le Baptême,
et de façon particulière avec
l'Eucharistie : « Il nous a été donné
une nouvelle source d'énergie, une



racine puissante, greffée sur le
Seigneur » (QCP 155). Saint Josémaria
nous assure que « si nous obéissons
aux volontés de Dieu (...) la vie du
Christ s'accomplira en nous pas à pas
(...). Et lorsque viendra la mort — qui
viendra inexorablement — nous
l'attendrons, avec joie, comme j'ai vu
tant de personnes saintes l'attendre,
dans leur existence ordinaire. Avec
joie, parce que, si nous avons imité le
Christ en faisant le bien — en
obéissant et en portant la croix
malgré nos misères —, nous
ressusciterons comme le Christ, 
surrexit Dominus Vere, qui est
vraiment ressuscité » (QCP 21).

Cette vie, vécue dans la sainteté –
tant dans ses aspects plus matériels
que dans ses aspects plus spirituels
(cf. Entretiens 114) – constitue la
semence de la vie ressuscitée. Avec
un sain « matérialisme chrétien » (cf. 
Entretiens 115), le croyant sait
valoriser et profiter des occasions



pour réaliser les activités les plus
normales – manger, boire, etc. – dans
un esprit de sainteté (cf. 1 Co 10, 31),
sachant que tout fait partie « d'un
mouvement ascendant que le Saint-
Esprit, partout présent en nos cœurs,
entend provoquer dans le monde : à
partir de la terre, jusqu'à la gloire du
Seigneur » (Entretiens 115) : un
mouvement doxologique qui
culminera au dernier jour, lorsque
toute la création sera soumise au
Christ, et qu'il présentera tout au
Père (cf. 1 Co 15, 28).

Thèmes connexes : Espérance ;
Liberté ; Responsabilité.

Bibliographie: C 734-753; F 987-1055;
S 875-898; CECH, pp. 819-833; Ernst
Burkhardt - Javier López Vie
quotidienne et sainteté dans
l’enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle I,
Madrid, Rialp, 2010, pp. 344-357 ;
Carlos Ortiz de Landázuri Busca, « Le

https://escriva.org/fr/camino/fin-dernieres/
https://escriva.org/fr/forja/eternite/
https://escriva.org/fr/surco/l-au-dela/


parcours historique vers le Règne du
Christ chez saint Josémaria dans
"Chemin", "Sillon" et "Forge" », in
Josep-Ignasi Saranyanaet al. (dirs.) Le
parcours historique de la sainteté
chrétienne. Du début de l’époque
contemporaine au Concile Vatican II.
XXIVème Symposium international de
théologie de l'Université de Navarre,
Pampelune, Service des publications
de l'Université de Navarre, 2004, pp.
497-516 Id., « Le sens eschatologique
du travail chez Josémaria Escrivá : la
revitalisation chrétienne du monde
dans Chemin,Sillon et Forge », in Jon
Borobia Laka et al. Sur le sens du
travail à partir des enseignements de
Josémaria Escrivá dans le contexte de
la pensée contemporaine. IVème

Symposium International Foi
Chrétienne et Culture Contemporaine,
Pamplona, EUNSA, 2004, pp. 163-180 ;
José Miguel Pero-Sanz Elorz, «
Espérance chrétienne et libération
temporelle chez le bienheureux
Josémaría Escrivá », in José Miguel



Pero-Sanz Elorz - Jean-Marie Aubert-
Tomás Gutiérrez Calzada (eds.)Action
Sociale du chrétien. Le bienheureux
Josémaría Escrivá et la Doctrine
Sociale de l’Église, Madrid, Palabra,
1996, pp. 9-83 ; Leonardo Polo
Barrena, « Le concept de vie chez
Mons. Escrivá de Balaguer » Anuario
Filosófico, 18/2 (1985), pp. 9-32.

J. José Alviar

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
eschatologie-fins-dernieres/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-eschatologie-fins-dernieres/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-eschatologie-fins-dernieres/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-eschatologie-fins-dernieres/

	ESCHATOLOGIE-FINS DERNIERES

