
opusdei.org

CULTURE

1. Dimensions de la culture 2.
Formation intégrale. 3.
Formation continue. 4. Culture
et intégration sociale.

29/12/2023

1. Dimensions de la culture

2. Formation intégrale.

3. Formation continue.

4. Culture et intégration sociale.

Pour saint Josémaria, la culture a un
sens qui renvoie principalement au



sujet : la culture est la qualité de
l’homme éduqué ou cultivé. Cultiver,
c’est s’occuper avec amour, travail et
attention intellectuelle d’une réalité,
dans le traitement de laquelle son
propre esprit se cultive en même
temps. Puisque le mot cultivé a donc,
dans sa pensée et sa doctrine, un
caractère marqué et pertinent, la
culture est un élément essentiel pour
la configuration du chrétien tel que
saint Josémaria le comprend.

1. Dimensions de la culture

Culture et finesse esthétique.
Premièrement, son enseignement
souligne que la réception de la grâce
et les relations habituelles avec Dieu 
affinent nécessairement non
seulement l’intérieur de l’homme,
mais l’homme dans son ensemble.
Puisque pour lui l’unité de vie était
un concept central, elle devait
apparaître sous tous ses aspects. Il
n’est pas possible pour un laïc



d’apprendre à aimer Dieu, son
prochain et toute la création, et de ne
pas exprimer extérieurement cet 
amour. Ceci, souligne saint Josémaria
encore et encore, rend l’esprit
attentif, le fait regarder les détails,
l’incline à respecter et à vouloir
plaire.

Socrate a dit, en ce qui concerne la
mode, que nous nous habillons bien
non pas pour nous montrer, mais
pour faire honneur aux personnes.
Saint Josémaria insiste sur la
pertinence fondamentale d’une
façon belle, correcte et vraie de
s’exprimer, dans la parole, dans le
geste, dans le port et dans le
vêtement, tant parce que c’est
normal et naturel pour une riche
intériorité qu’en raison de la
responsabilité sociale exemplaire
que cela comporte. C’est ce qu’il
appelait le ton humain.
Conformément à la grande tradition
de l’Église et à l’histoire de la culture,



il a souligné l’importance cruciale de
l’esthétique, du style, de la bonne
présentation et des bonnes manières.
Toute sa pensée et sa vie sont
imprégnées de cette
intercommunication naturelle entre
l’esthétique, l’éthique et le
contemplatif : « Que ton maintien
reflète la paix et l’ordre de ton esprit
» (C 3).

Si le chrétien doit continuellement
admirer la vérité de Dieu dans la
contemplation, il ne peut pas la
dissimuler ensuite avec de
mauvaises choses ou une pauvreté
esthétique. Saint Josémaria ne
demandait pas une recherche
excessivement luxueuse dans les
vêtements, la décoration, etc., ni une
beauté contre nature, hors contexte,
mais oui, toujours, une esthétique (cf.
C 3). Eugenio d’Ors a exprimé au
cours de ces mêmes années une idée
proche, soulignant la grande
importance de l’art populaire : il peut



être modeste économiquement
parlant ou dans son éclat spécifique,
mais souvent d’une qualité
exceptionnelle.

Culture et vertu éthique. Si ce que l’on
cultive est de l’ordre de l’esprit, cela
n’a aucun sens de le faire seulement
dans une dimension esthétique.
L’esthète sans éthique est une figure
unilatérale et étrange, qui n’est pas
naturelle. C’est un maniéré. L’esthète
pur est une figure superficielle sans
solidité. Le rejet du maniérisme était
implicitement et explicitement
constant chez saint Josémaria, car il
n’est pas compatible avec le naturel,
une vertu centrale pour lui, car c’est
une conséquence nécessaire de
l’esprit de l’Opus Dei. Pour l’être
humain être cultivé est naturel ;le
naturel n’a rien à voir, chez saint
Josémaria, avec une action
simplement spontanée, soi-disant «
authentique », mais plutôt avec
l’expression sobre et sincère de



l’esprit cultivé (cf. C 379). C’est
pourquoi le chrétien, pour lui, devait
être aussi éloigné du maniérisme que
de la rugosité. Il pensait que lorsque
Dieu entre dans une âme, même la
personne la plus rude devient
raffinée.

L’éthique n’est pas une «
connaissance supplémentaire » et
encore moins un simple ensemble de
règles que nous devons respecter.
C’est la maturité du jugement
pratique et l’apprentissage et
l’exercice continu des vertus, c’est-à-
dire la culture continue de l’esprit.
Par conséquent, s’il est vrai que
l’esthétique sans éthique génère le
maniérisme, il est également vrai
que l’éthique sans esthétique est à
l’origine de personnalités
insupportables. Le manque
d’esthétique dans l’action éthique est
souvent contre-productif. C’est
pourquoi saint Josémaria prêchait la
nécessité de faire le bien avec

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p379


courtoisie et d’avoir l’élégance de
passer au-dessus des petitesses dans
les relations avec les gens. Dans la
mesure du possible, nous devons
inviter plutôt qu’exiger en imposant :
qu’en voulant « être saint », on ne «
force » pas ceux qui nous entourent à
l’être (cf. F 393).

Culture et savoir. Outre la capacité
d’appréciation esthétique et de vertu
éthique, il existe, bien sûr, de
multiples connaissances, théoriques
et techniques. La culture suppose
l’étude et saint Josémaria l’a souligné
clairement (cf. C 332 et s.). Il était en
même temps très conscient que
l’homme cultivé n’est pas celui qui en
sait beaucoup sur tout – ce qui est
impossible – ni celui qui sait
beaucoup de choses, qui est un érudit
sans être cultivé, contrairement à
celui qui cherche à connaître les 
principes des différentes
connaissances, et la relation
ordonnée entre elles. De ce point de

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p332


vue, la personne empreinte de
culture est plutôt celle qui sait qu’elle
ne sait pas, ce qui manifeste un esprit
profondément cultivé, un grand
savoir, et est nécessairement lié à
une certaine humilité morale. Celle-
ci à elle seule permet d’apprendre,
tandis que ceux qui n’en font pas
preuve, à part le fait de mal
apprendre, risquent toujours
d’incarner la figure du pédant, un
type humain qui déplaisait, sans
ambages, à saint Josémaria.

C’est pourquoi il utilise au point 333
de Chemin le vieil aphorisme romain 
non multa, sed multum, qui veut
indiquer l’erreur de confondre la
connaissance avec l’empilement de
savoirs. Le pédant, dans ses
différentes variantes, transforme la
connaissance en fin ultime pour
pouvoir s’en vanter. Face à cela, saint
Josémaria souligne à nouveau que «
la culture est un moyen et non une
fin » (C 345). En effet, la seule «



connaissance » qui peut être un but
ultime est la « connaissance pratique
de Dieu », qui s’acquiert dans l’étude
et la relation humble avec Dieu. Mais
cela transcende la culture. La clé du
point de Chemin n’est donc pas dans
l’abaissement de la culture, mais, au
contraire, dans son acceptation
comme un moyen qui favorise l’accès
à la connaissance suprême. C’est
donc une certification de la valeur
intrinsèque de la culture dans la vie
du chrétien. Personne ne devrait s’en
passer, chacun de la façon et avec les
possibilités reçues de Dieu.

2. Formation intégrale

Conformément à la tradition
chrétienne, saint Josémaria insiste
sur la nécessité d’une éducation 
intégrale (cf. Del Portillo « Prologue »,
dans Josémaria Escrivá de Balaguer
et l’Université, 1993). Il entend par là
avant tout la culture. Il tenait la
science en haute estime, mais était



conscient de son caractère
essentiellement particulier, à la fois
objectivement et subjectivement.

Par conséquent, dans ses propos on
trouve d’abord la science, puis au-
dessus la culture, et enfin au sommet
la sagesse. Toutes les trois sont
nécessaires et aucune d’entre elles ne
peut remplacer les autres. Mais le
but ultime des sciences est de
contribuer à l’enrichissement
unitaire de l’esprit humain, c’est-à-
dire à ses acquis culturels, à sa
culture. La thèse de l’Enc. Fides et
ratio, selon laquelle il est nécessaire
de rechercher l’unité des
connaissances pour que la personne
puisse atteindre son unité de vie,
exprime profondément la même
vision de saint Josémaria, pour qui
l’unité de vie est fondamentale, et les
sciences doivent être la base sur
laquelle se constitue la culture
subjective et objective de manière
intégrale. C’est pourquoi il a



beaucoup insisté – à une époque où il
était rare de l’entendre – sur la
pertinence du travail
interdisciplinaire.

3. Apprentissage tout au long de la
vie

De la même manière, et s’avérant
aussi pionnier en son temps, il a
constamment promu – par écrit et
dans les faits – la nécessité d’une
formation continue. C’est une
conséquence de sa conception
subjective de la culture : elle est
avant tout la culture intégrale et
unitaire de l’esprit de chacun. Et se
cultiver, c’est la vie, un autre concept
central dans la pensée de saint
Josémaria. Considérer les acquis
culturels comme achevés à un
moment donné était pour lui la
même chose que d’arrêter de vivre
en tant qu’être humain, spirituel,
chrétien. La vie, c’est la jeunesse et
c’est pourquoi il affirmait qu’à l’Opus



Dei, la vieillesse était interdite, quel
que soit votre âge.

4. Culture et intégration sociale

Puisque c’est dans la société que
nous vivons en tant qu’êtres
humains, la personne ne s’humanise
et ne contribue, à son tour, à la
perfection sociale que si elle fait
preuve d’une vraie culture, c’est-à-
dire si elle incorpore et incarne dans
son mode de vie, dans son
intelligence et dans son esprit cette
unité de vie profonde. Et tout
chrétien qui veut accomplir sa
mission dans le monde – chacun la
sienne – doit connaître suffisamment
l’essence, l’unité, du message
chrétien ; c’est pourquoi il a mis les
moyens pour que les fidèles de
l’Opus Dei et les personnes qui
s’approcheraient de ses apostolats
puissent acquérir une formation
doctrinale théologique adéquate. En
ce qui concerne la famille et les



diverses institutions, il a dit très
clairement qu’il fallait participer,
c’est-à-dire s’approprier l’unité,
l’essence, les fins, des institutions
dans lesquelles on travaille en s’y
impliquant pleinement, avec la tête
et le cœur, car Dieu se trouve en tout
ce qui est noble. Il a appelé cela «
sanctifier le monde de l’intérieur », et
l’une des dimensions de cette idée
réside précisément dans la
correspondanceculture-intégration
sociale.

Pour cette raison, les institutions
éducatives, sociales et caritatives
promues par l’Opus Dei ne sont
jamais des fins ou des objectifs de la
Prélature, mais seulement des
moyens d’exprimer cet esprit. L’Opus
Dei n’est pas une œuvre dont le but
est de promouvoir des institutions de
l’un des types indiqués, encore moins
d’autres de type religieux ou
politique partisan (celles-ci sont
complètement exclues), mais plutôt,



comme il l’a affirmé, une grande
catéchèse. C’est-à-dire une culture
qui promeut la science et nous invite
à aller vers la sagesse.

Culture et cultures. Le respect de la
manière d’être, des coutumes et de
l’histoire de chaque peuple était une
constante dans la vie et l’œuvre du
fondateur de l’Opus Dei. Beaucoup
de traces documentaires témoignent
comment il demandait aux fidèles de
l’Opus Dei qui allaient vivre dans
d’autres pays ou régions de se
conformer à tout ce qui est noble et
honnête en ces lieux, en écho à la
célèbre affirmation paulinienne
selon laquelle « Je me suis fait tout à
tous » (cf. 1 Co 9, 22). Mais, aussi bien
pour son amour envers tous que
pour le caractère subjectif déjà cité
de sa conception de la culture, la
référence à des cultures n’est pas
habituelle dans sa doctrine ou dans
ses écrits. L’homme cultivé n’est pas,
en effet, celui qui se limite à avoir



une « culture particulière », car la
culture, fondamentalement, n’est pas
limitée à un lieu, mais est capable de
s’enrichir continuellement de tout ce
qui est bon chez les autres.

L’amour pour ce qui est local et reçu
est autre chose, qui, dans la tradition
recueillie et soulignée par Saint
Josémaria, s’appelle patriotisme,
amour de la patrie. En revanche,
l’identification de la patrie à une
culture exclusive et sa cristallisation
politique est ce que la tradition
catholique a rejeté comme 
nationalisme. Saint Josémaria suit
cette doctrine : « Que de gloires
françaises sont aussi mes gloires ! »
écrit-il dans Chemin (cf. C 525). À cet
égard, le catholicisme et la culture
sont la même chose.



Thèmes connexes : Éducation et
enseignement ; Médias sociaux ;
Monde ; Société ; Travail,
Sanctification de ; Université.

Bibliographie : Aa.Vv. Josemaría
Escrivá de Balaguer et l’Université,
Pampelune, EUNSA, 1993 ; Isabel de
Azcárraga Alonso, » La puissance
créatrice d’un regard contemplatif »,
dans GVQ, XIII, pp. 97-104 ; Venancio
Blanco Martín, « La grandeur du
langage artistique », dans Fundación
Studium (dir.) Josemaría Escrivá,
fondateur de l’Opus Dei. 1902-2002.
Centenario, Madrid, Rialp, 2002, p.
68-69 : Cesare Cavalleri,« Il Beato
Josemaría Escrivá promotore di
cultura. La cultura come via della
speranza » Studi Cattolici.Mensile di
Studio e Attualità, 491 (2002), p.
29-35 ; María Antonia Frías Sagardoy,
« Formation esthétique et
épanouissement personnel. Exemple
et enseignement du bienheureux
Josémaria Escrivá de Balaguer sur



l’éducation à l’art et à l’architecture
», dans ADEC (Association pour le
développement éducatif et culturel)
(nd.) Mémoire du Congrès hispano-
américain « Vers une nouvelle
éducation plus humaine. Autour de la
pensée de Josémaría Escrivá », San
José de Costa Rica, Promesa, 2002, p.
67-74 ; Rafael Frühbeck de Burgos, «
La culture, la musique et le
bienheureux Josémaría », in
Fundación Studium (ed.) Josemaría
Escrivá, fondateur de l’Opus Dei.
1902-2002. Centenario, Madrid, Rialp,
2002, p. 40-41 ; Víctor García Hoz, «
L’éducation chez Mgr Escrivá de
Balaguer », dans Aa.Vv.La
personnalité du bienheureux
Josémaría Escrivá de Balaguer,
Pampelune, EUNSA, 1994, pp. 79-100
Id. Sur les traces du bienheureux
Josémaría Escrivá de Balaguer. Idées
pour l’éducation, Madrid, Rialp, 1997 ;
Thereza Oliva Pires de Mello,« A
importância da lectura na obra do
beato Josemaría Escrivá : cultur e



comunicaçao », dans Un message
toujours actuel. Actes du Congrès
Universitaire du Cone Sud « Vers le
centenaire de la naissance du
bienheureux Josemaría Escrivá »,
Buenos Aires, Universidad Austral,
2002, pp. 267-282 ; Helena Ospina de
Fonseca, « L’impact de « Chemin »
sur la culture », dans Chemin. Une
rencontre historique, littéraire et
journalistique, San José de Costa Rica,
Promesa, 2002, pp. 37-50 Id. Façon.
Un guíde d’audition pour les
artistes,San José de Costa Rica,
Promesa, 2002 Id.,"Le concept de
culture dans Chemin. Concerto pour
piano n° 1 en sol majeur, opus 999 »,
dans ADEC (Association pour le
développement éducatif et culturel)
(éd.) Mémoire du Congrès hispano-
américain « Vers une nouvelle
éducation plus humaine. Autour de la
pensée de Josémaría Escrivá », San
José de Costa Rica, Promesa, 2002, p.
177-203 ; Marcelo Paladino, « Travail
directif et culture », dans GVQ, XI, pp.



55-79 ; María Antonia Virgili
Blanquet, « Art et spiritualité chez le
bienheureux Josemaría Escrivá de
Balaguer », in Fundación Studium
(ed.) Josemaría Escrivá, fondateur de
l’Opus Dei. 1902-2002. Centenario,
Madrid, Rialp, 2002, pp. 74-76.

Rafael Alvira

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
culture/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-culture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-culture/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-culture/

	CULTURE

