
opusdei.org

COMMUNION DES
SAINTS

1. La communion des saints, un
article de foi. 2. De la
communion eucharistique à la
communion des saints. 3. De la
communion avec l’humanité
qui peuple la terre à la
communion avec les cieux.

01/02/2023

1. La communion des saints, un
article de foi.

2. De la communion eucharistique à
la communion des saints.



3. De la communion avec l’humanité
qui peuple la terre à la communion
avec les cieux.

Saint Josémaria a vécu d’une
manière particulière la communion
des saints et a appris à la vivre
comme une source de vie – qui rend
participant à l’abondance de grâce et
de force que donne l’union – comme
source de joie – car chacun se sent
intégré dans une multitude, dans une
famille, faisant partie d’une cause
commune, des vers du même poème
– et aussi comme source de
responsabilité, sa propre lutte et sa
propre vertu influençant la lutte et la
vertu des autres. Dans ce cas, comme
sur beaucoup d’autres points, son
expérience spirituelle et sa
prédication reprennent la tradition
de l’Église et la transmettent avec la
chaleur et la vibration avec
lesquelles ce qui est personnellement
assumé et vécu est communiqué.
Nous commencerons donc par



évoquer la foi de l’Église à cet égard,
puis nous verrons comment elle se
répercute dans la doctrine de saint
Josémaria.

1. La communion des saints, un
article de foi

La communion des saints prend
place à l’article IX du Symbole des
Apôtres :« Credo Sanctam Ecclesiam
Catholicam, sanctorum
communionem ». Le Catéchisme de
l’Église Catholique souligne que ces
deux vérités ne se distinguent pas
puisque la communion des saints est
précisément l’Église (cf. CEC, n. 946).
Et suivant la tradition orientale et
occidentale, il décompose son
contenu en deux mots : sancta
sanctis (ce qui est saint pour ceux qui
sont saints), qui expriment deux
significations étroitement liées :
communion aux choses saintes et
communion entre les personnes
saintes.



Les fidèles (sancti) sont nourris du
Corps et du Sang du Christ
(sancta)afin de croître dans la
communion (Koinônia) avec l’Esprit
Saint et la communiquer au monde
(cf. CEC, n. 948). D’autre part, la
communion des personnes saintes
englobe, du point de vue théologique
et dogmatique, à la fois la fraternité
des fidèles qui « sont en pèlerinage »
maintenant dans l’Église (Ecclesia in
terris), celle de ceux qui jouissent
déjà de la vision de Dieu (Ecclesia in
patria) et celle des défunts qui se
purifient avant d’être reçus dans la
gloire (Ecclesia purgans). C’est le
fondement de la vénération des
saints qui, de l’au-delà, nous aident
par leur intercession et de la prière
pour les âmes du Purgatoire, que
nous pouvons aider sur terre.

Pour rendre explicites les biens
spirituels – les choses saintes – qui
sont partagés, le Catéchisme se
tourne vers les premiers chrétiens,



qui avaient en commun la foi
transmise par les Apôtres, les
sacrements, les charismes, la charité
et même les biens matériels (cf. CEC,
nos 949-953). D’autre part, il est
significatif de noter qu’il fait allusion
à la communion des personnes de
manière transversale dans les
principales vérités de la foi, à la fois
pour se référer à l’intimité de Dieu,
ou à l’image de Dieu incarnée dans la
Création dans l’être humain, et pour
parler de l’Église, décrite comme une
communion de saints et comme la
seule famille de Dieu (cf. CEC, no
959 ; voir Castilla de Cortázar, 1996,
pp. 163-194).

Le mystère de la communion des
personnes, en la distinguant de la
simple communauté au sens
sociologique du terme, a suscité un
intérêt croissant tout au long du XXe
siècle, tant en philosophie –
phénoménologique et personnaliste –
qu’en théologie. Du Concile Vatican II



et des enseignements de saint Jean-
Paul II abondent les études qui
plongent dans le fait que Dieu est
Amour, c’est-à-dire communion des
personnes, ainsi que dans le fait que
la plénitude de l’image de Dieu dans
l’homme n’est pas dans chaque
personne isolée mais dans la
communion des personnes unies
entre elles, à l’image de la Trinité. En
consonance, on note qu’entrelacé
avec sa structure hiérarchique, le
plus central du mystère de l’Église est
l’union – la communion – avec Dieu
et avec les autres ; c’est pourquoi
l’expression communion des saints
est reconnue par l’ecclésiologie
contemporaine comme l’une des
meilleures, voire la meilleure
description de l’Église.

Chez saint Josémaria, ce grand
horizon théologique que nous
venons de décrire se trouve, comme
d’habitude, dans sa prédication et
dans ses écrits, exprimé non pas de



manière abstraite et conceptuelle,
mais de manière vivante : « Quelle
joie donne la communion des saints !
» (F 258).

2. De la communion eucharistique
à la communion des saints

Situé au sein de l’Église, saint
Josémaria perçoit et vit la
communion des saints, générée par
la « communion dans les sacrements
», en particulier la « communio
eucharistica ». L’Eucharistie est pour
lui le cœur de l’Église, le don de soi
de Jésus dans le Sacrifice, dans la
Communion et dans le Tabernacle,
qui génère l’union fraternelle. Il
l’exprime dans Chemin : «
Communion, union, communication,
confidence : Parole, Pain, Amour » (C 
535), ce qui signifie que le don par
excellence du Christ – « Parole, Pain,
Amour » – est aussi la base de la «
communion, union, communication,

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p258
http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p535


confidence », des hommes avec Dieu
et des hommes entre eux.

Dans la Sainte Messe, l’unique Église
céleste et terrestre se donne rendez-
vous : « Tous les chrétiens, par la
communion des saints, reçoivent les
grâces de chaque Messe, qu'elle soit
célébrée devant des milliers de
personnes ou seulement devant un
enfant de chœur distrait. Dans tous
les cas, la terre et le ciel s'unissent
pour entonner avec les anges du
Seigneur : Sanctus, Sanctus, Sanctus...
J'applaudis et je m'unis à la louange
des anges : cela ne m'est pas difficile,
parce que je me sais entouré d'eux
quand je célèbre la Sainte Messe. Ils
sont en train d'adorer la Trinité. De
même que je sais aussi que la Très
Sainte Vierge intervient, en quelque
sorte, en raison de son union intime
avec la Très Sainte Trinité, et parce
qu'elle est mère du Christ, de sa
Chair et de son Sang : mère de Jésus-
Christ, Dieu parfait et Homme



parfait. Jésus-Christ, conçu dans le
sein de Sainte Marie sans
l'intervention d'un homme, par la
seule vertu du Saint-Esprit, possède
le Sang même de sa mère et c'est ce
Sang qui est offert en sacrifice
rédempteur au Calvaire et à la Sainte
Messe » (QCP 89).

Célébrer la Messe, participer à la
Messe, c’est entrer dans une réalité
de communion à laquelle le chrétien
vient avec ses réalités et ses
problèmes, grands ou petits, en
s’unissant à toute l’Église et à toute
l’humanité, à la fois celle qui peuple
maintenant la terre et celle qui a déjà
conclu sa marche terrestre. Tous ces
aspects sont présents dans
l’enseignement de saint Josémaria,
bien que d’ordinaire dans ses écrits
l’expression « communion des saints
» désigne de manière primordiale la
grande fraternité des fidèles dans
l’Église (Ecclesia in terris) : » “ Saluez
tous les saints. Tous les saints vous

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/89


saluent. À tous les saints qui vivent à
Éphèse. À tous les saints dans le
Christ Jésus, qui sont à Philippes. ”
N’est-il pas émouvant, ce titre de “
saints ” que les premiers chrétiens
utilisaient entre eux ? — Apprends à
vivre avec tes frères » (C 469).
Comme chez saint Paul, l’expression
« saints » désigne ici simplement les
fidèles, les chrétiens, les hommes et
les femmes disciples du Christ dans
les diverses circonstances de la vie, «
vos frères ». Par conséquent, les
relations entre chrétiens sont
fraternelles, familiales.

Il décrit graphiquement cette « 
communio » : « Communion des
saints. — Comment te l’expliquer ? —
Tu sais ce que sont les transfusions
de sang pour le corps ? Eh bien, c’est
à peu près ce qu’est la communion
des saints pour l’âme » ( C544). Saint
Josémaria se joint à cette grande
Communion dans l’Église en vivant
intensément la communion avec

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p544


ceux qui dépendent spécialement de
lui : ses enfants, à qui il propose : «
Vivez avec une intensité particulière
la communion des saints, et chacun
sentira, à l’heure de la lutte
intérieure, aussi bien qu’à l’heure du
travail professionnel, la joie et la
force de ne pas être seul » (C 545). La
communion se manifeste dans cette
conscience d’être accompagné, aidé,
sécurisé, comme à l’intérieur d’une
ville fortifiée, car : « Frater qui
adjuvatur a fratre quasi civitas firma
» (C 460 ; Pr 18 :19). Il le soulignait
ainsi dans une lettre à l’une de ses
filles qui était loin des autres : « Unis-
toi aux intentions du Père : n’oublie
pas l’immense valeur de la
Communion des Saints : de cette
façon, tu ne pourras jamais dire que
tu es seule, puisque tu te sentiras 
accompagnée de tes sœurs et de toute
la famille » (AVP, II, p. 455).

La communion des saints est une
communion vivifiante qui transmet



l’énergie, la force, le soutien que l’on
peut même éprouver au moment
précis où l’aide est donnée : « Mon
enfant, que tu vivais bien la
communion des saints lorsque tu
m’écrivais : “ Hier, j’ai “ senti ” que
vous étiez en train de prier pour moi
” » (C 546). « Communion des saints :
il en a bien fait l'expérience ce jeune
ingénieur lorsqu'il affirmait : "Père,
tel jour, à telle heure, vous étiez en
train de prier pour moi" » (S 472).
Cette aide est une source de joie : «
Quelle belle prière, — à répéter
fréquemment — que celle de cet ami
qui demandait de l’aide pour un
prêtre emprisonné par haine de la
religion : “Mon Dieu, console-le, car il
est persécuté pour toi. Combien de
gens souffrent, du fait qu’ils te
servent ! “ — Quelle joie donne la
communion des saints ! » (F 258).

La communion des saints – inutile de
le dire – est une présence et une aide
qui ne dépendent pas de la proximité



physique et encore moins de la
matérialité de « vivre sous un même
toit » : en surmontant les distances
elle se place sur un plan différent de
celui des lois de l’espace. C’est
pourquoi on peut aider tout le
monde ou être aidé par tout le
monde, même si on est
physiquement éloignés, comme
quelqu’un l’écrivait [à saint
Josémaria] : « (...) "lorsque, par
nécessité, on se trouve isolé, on
remarque parfaitement l'aide de ses
frères. En considérant que je dois à
présent tout supporter "tout seul", je
pense bien souvent que, sans cette
"compagnie que nous nous tenons
malgré la distance" (la bienheureuse
Communion des saints !), je ne
pourrais garder cet optimisme qui
me comble" » (S 56). Cette unité, 
union avec, est une source de vie et
d’efficacité : « Absence, isolement :
épreuves à la persévérance. — Sainte
messe, oraison, sacrements,
sacrifices, communion des saints !



Armes pour triompher de l’épreuve
» (C 997). « Par la Communion des
saints tu dois te sentir très uni à tes
frères. Défends sans peur cette
merveilleuse unité ! — Si tu venais à
te trouver seul, tes nobles ambitions
seraient vouées à l’échec : une brebis
isolée est presque toujours une
brebis perdue » (S 615).

S’appuyant les uns sur les autres,
comme des cartes à jouer, comme
des maillons d’une même chaîne, la
Communion invite les chrétiens à se
sentir responsables envers les
autres ; une responsabilité qui
s’exprime non seulement dans la
prière, mais dans toute la vie : dans
l’engagement de vivre de manière
chrétienne, d’être fidèle à Dieu en
tout temps, et même surtout dans les
tâches ordinaires : « Souviens-toi
sans cesse qu’à tout moment tu
collabores à la formation spirituelle
et humaine de ceux qui t’entourent,
et de toutes les âmes — la



bienheureuse communion des saints
arrive en effet à ce point : quand tu
travailles et quand tu te reposes ;
quand on te voit joyeux ou
préoccupé ; quand, à l’ouvrage, ou en
pleine rue tu pries en enfant de Dieu,
et que la paix de ton âme se
manifeste extérieurement ; quand on
remarque que tu as souffert — que
tu as pleuré —, et que tu souris » (F
846).

L’appel à la responsabilité, « que ta
vie ne soit pas une vie stérile », par
lequel saint Josémaria commence 
Chemin, souligne que notre propre
fidélité à Dieu, à la foi, à la condition
chrétienne personnelle, avec tout ce
qu’elle implique, est la meilleure aide
qui puisse être donnée aux autres,
car « beaucoup de grandes choses
dépendent de ce que, toi et moi, nous
nous comportions selon la Volonté de
Dieu. Ne l’oublie pas » (C 755). Pour y
parvenir, il enseigne : « Il te sera plus
facile d’accomplir ton devoir si tu



penses à l’aide que te prêtent tes
frères, et à celle que tu cesses de leur
prêter si tu n’es pas fidèle » (C 549).

3. De la communion avec
l’humanité qui peuple la terre à la
communion avec les cieux

La communion dans l’Église
présuppose la participation aux
mérites infinis de Jésus-Christ, de la
Vierge et de tous les saints. Par
conséquent, tout comme elle
surmonte les distances, elle
transcende également le temps. En ce
sens, saint Josémaria écrit : » Si tu
éprouves la communion des saints, si
tu la vis, (…) tu te sentiras “ l’allié ”
de toutes les âmes pénitentes qui ont
été, sont et seront » (C 548).

Dans cette dilatation, qui s’actualise
et se concentre dans la célébration de
la Sainte Messe, saint Josémaria
vivait avec intensité la « Communio
»avec l’Église « in patria ». Le
chapitre de Chemin intitulé «



Dévotions » nous donne un bon
témoignage de cette réalité. Pedro
Rodríguez, analysant ce chapitre, a
souligné que la chose la plus
originale dans son approche est qu’il
explique la doctrine à travers les
manières de la vivre (cf. Rodriguez,
2004, p. 199 à 212). En fait, il ne
procède pas à des déclarations
génériques, mais indique des moyens
pratiques et concrets pour que la
relation personnelle avec l’Église au
Ciel soit réalisée. Il suit aussi un
ordre rigoureusement théologique :
d’abord, la relation avec « l’homme
Jésus-Christ » (1 T 2, 5) (cf. C
554-557) ; ensuite, les voies ou
moyens d’établir une communion
vivante avec les hommes et les
femmes qui nous ont précédés dans
la foi, et avec les anges : d’abord avec
la Vierge Marie (cf. C 558) et avec
saint Joseph (cf. C 559-561), puis avec
les Anges, en particulier les Anges
Gardiens (cf. C 562-570), enfin avec
les âmes du purgatoire (cf. C 571).

https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/25


Un exemple qui illustre avec une
vivacité particulière la prédication
orale de saint Josémaria sur la
communion des saints a eu lieu à
Buenos Aires, au Teatro Coliseo.
C’était le 26 juin 1974, un an avant
son départ au Ciel, lors de la dernière
rencontre de son voyage en
Argentine, la plus multitudinaire. Le
soir précédent, il se demandait avec
une certaine inquiétude s’il était
possible pour des milliers de
personnes de se rassembler dans un
endroit pour entendre un prêtre
parler de Dieu – « un prêtre qui ne
dit rien d’autre que des choses
archiconnues » (AVP, III, p. 707). Son
inquiétude trouva une réponse à la
vue du lieu bondé, ce qui l’amena
immédiatement à réfléchir à la
puissance de la prière,
principalement de ceux qui, dans
d’autres parties du monde priaient
pour son voyage, c’est-à-dire à la
communion des saints, à laquelle il
fit allusion à plusieurs reprises tout



au long de cette rencontre. Nous
avons choisi ici quelques
paragraphes : « Si maintenant que je
suis ici, nous pouvons avoir ces
conversations si affectueuses –
personne ne pourrait dire que nous
sommes ici au moins quatre mille
personnes, mais une douzaine – si
nous pouvons les avoir, c’est parce
qu’ils prient partout dans le monde.
(...) Nous formons une grande
Communion des Saints : ils nous
envoient en abondance le sang
artériel plein d’oxygène, pur,
propre : c’est pourquoi nous pouvons
converser ainsi, c’est pourquoi nous
nous trouvons bien. Sinon, vous ne le
supporteriez pas, mes enfants. Vous
diriez : ce petit curé peut rentrer
chez lui. Et au lieu de cela, vous me
dites : Père, restez » (Catéchèse en
Amérique, I, 1974, pp. 606-611 : AGP,
Biblioteca, P05).

Le dogme de la communion des
saints nous place devant la réalité



d’une Église qui vit en vertu de la
communion avec les sancta, les
saints rites, les sacrements. Et, par
conséquent, elle est constituée
comme une communion de saints 
(sancti),comme la participation de
tous ses membres à la vie même du
Christ. La communion des saints
implique qu’aucun chrétien ne peut
se sentir seul. Et en même temps elle
implique que personne ne peut
considérer qu’il grandit en tant que
chrétien en vertu de sa propre force,
mais plutôt grâce à l’aide qu’il reçoit
du Christ et de son corps mystique.
C’est donc une source de force,
d’espérance et, en même temps,
d’humilité.

Thèmes connexes : Dévotion,
dévotions ; Saint-Esprit ; Eucharistie ;
Fraternité ; Église.

Bibliographie : CEC, nn. 946-958
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Cart. Communionis notio, 1992 ;



Blanca Castilla de Cortázar, «
Communion de Personnes » et
dualité homme-femme », dans Études
sur le Catéchisme de l’Église
Catholique, Madrid, Unión Editorial,
1996, pp. 163-194 ; Paul Émile
Mersch, » Communion des saints », in
DSp, II, 1995, cols. 1292-1294 ; Paul
O’Callaghan, « Communion des
Saints », dans César Izquierdo (dir.) ;
Jutta Burgraff - Félix María Arocena, 
Dictionnaire de Théologie,
Pampelune, EUNSA, 2006, pp.
142-146 ; Joseph Ratzinger, Fraternité
chrétienne, Barcelone, Taurus, 1962 ;
Pedro Rodríguez L’Église. Mystère et
mission, Madrid, Cristiandad, 2007
Id., « La compréhension de l’Église
dans Chemin »,in GVQ, V/1, pp.
199-212.

Blanca Castilla De Cortázar



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
communion-des-saints/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-communion-des-saints/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-communion-des-saints/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-communion-des-saints/

	COMMUNION DES SAINTS

