opusdei.org

CHARISMES

1. Concept de charisme. 2.
Diversité de charismes dans
’Eglise. 3. Le charisme
fondationnel de ’Opus Dei.

11/01/2024

1. Concept de charisme.

2. Diversité de charismes dans
I’Eglise.

3. Le charisme fondationnel de
I’Opus Dei.

Saint Josémaria a recu de Dieu un
charisme spécifique pour faire naitre



dans I’Eglise la réalité de ’'Opus Dei.
Il a dédié toute sa vie au service de ce
charisme.

1. Concept de charisme

Le terme « charisme » vient du grec
charisma (de charis : don/grace avec
le suffixe -ma qui indique en grec
'effet d'une action). Dans le Nouveau
Testament, il est utilisé seize fois
dans les lettres de saint Paul et une
fois dans la premiere de saint Pierre.
Par ce mot, saint Paul mentionne les
graces spéciales, accordées a certains
fideles, pour qu'ils contribuent a
l'édification de I'Eglise. Le critére
fondamental pour que les charismes
soient féconds se trouve dans la
charité : « JJaurais beau parler...,
J’aurais beau étre ..., j’aurais beau
avoir ..., ’aurais beau distribuer ...,
s’il me manque ’'amour, cela ne me
sert a rien » (1 Co 13, 1- 3).

La théologie scolastique, avec a sa
téte saint Thomas d'Aquin, a



distingué la grace gratis data (donnée
pour le bien commun), de la grace
gratum faciens (celle qui est donnée
pour sauver celui qui la regoit). Les
charismes appartiennent aux graces
gratis datae. Au cours des siecles, la
tendance a considérer les charismes
comme des « dons extraordinaires,
marquants et transitoires, recus
principalement par I'Eglise dans ses
origines » (cfr. ROMANO, 1992, p.
424) s'est établie. Des le Concile
Vatican I - et surtout avec Pie XII - un
dépassement progressif de cette
position réductrice s'est initié.

Le Concile Vatican II, en vertu d'une
plus grande attention a l'action de
I'Esprit Saint, a particulierement
souligné le réle des charismes dans
1'Eglise. Ce Concile enseigne que,
dans le dessein de salut du Pere,
1'Fglise « tire son origine de la
mission du Fils et du Saint-Esprit

» (AG, 2). Le Paraclet, « batit et (...)
dirige [1'Eglise] grace a la diversité



des dons hiérarchiques et
charismatiques, il ’orne de ses fruits
(cf.Ep4,11-12;1Co 12,4 ; Ga 5, 22)

» (LG, 4). Le Concile a également
reconnu que 1'Esprit « distribue aussi
parmi les fideles de tous ordres, «
répartissant ses dons a son gré en
chacun » (1 Co 12, 11), les graces
spéciales qui rendent apte et
disponible pour assumer les diverses
charges et offices utiles au
renouvellement et au développement
de I’Eglise » (LG, 12). Le paragraphe
consacreé aux charismes se termine
en disant que « c’est a ceux qui ont la
charge de I'Fglise de porter un
jugement sur 'authenticité de ces
dons et sur leur usage bien ordonné.
Cest a eux qu’il convient
spécialement, non pas d’éteindre
I’Esprit, mais de tout éprouver pour
retenir ce qui est bon (cf. 1 Th 5,
12.19-21) » (LG, 12).

2. Diversité des charismes dans
I'Eglise



Saint Paul, tout en insistant sur la «
diversité des dons » (1 Co 12, 41),
souligne que les charismes sont des
manifestations particulieres du
méme Esprit Saint, qui les distribue «
comme il le veut, a chacun » (1 Co 12,
11). Ses lettres proposent quatre
séries de charismes qui, sans
prétendre a 1'exhaustivité, montrent
la richesse et la variété de I'action de
I'Esprit (cf. 1 Co 12, 8-10; 1 Co 12,
28-30; Rm 12, 6-8 ; Ep 4,11). Le
service auquel sont destinés les
charismes mentionnés par I'Apotre
concerne des réalités tres variées :
évangélisation, enseignement,
prophétie, gouvernement, guérison,
don des langues et miracles. Le
critere qui régle 'exercice des
différents charismes est formulé
dans 1 P 4, 10 : « Ce que chacun de
vous a recu comme don de la grace,
mettez-le au service des autres, en
bons gérants de la grace de Dieu qui
est si diverse ».



Le théme de la variété des charismes
dans l'unité de 1'Eglise a été tres
présent dans les réflexions du
Concile Vatican II. L'une des idées
centrales du Concile est celle de la
communion. Cette question est
réapparue dans la lettre
Communionis Notio (28-V-1992) de la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, dont le quatrieme chapitre est
intitulé « Unité et diversité dans la
communion ecclésiale ». Il
commence par quelques mots de
Jean-Paul II : « L'universalité de
1'Eglise entraine d'une part la plus
solide des unités et, d'autre part, une
pluralité et une diversité, qui ne sont
pas un obstacle pour I'unité, mais lui
conferent au contraire son caractére
de "communion" » (CN, 15). La valeur
positive de la variété a été soulignée
par celui qui était encore le cardinal
Ratzinger dans sa présentation : Les
mouvements ecclésiaux et leur
positionnement théologique, du 28
mai 1998. S'adressant aux évéques, il



a rappelé « qu’il ne leur est pas
permis de prétendre de quelque
maniere a I'uniformité absolue dans
les organisations et les programmes
pastoraux. Ils ne devraient pas
mettre leurs propres projets
pastoraux a un niveau supérieur a
celui des ceuvres de I’Esprit Saint :
pour des raisons de planification, il
peut arriver que les Fglises se
rendent impénétrables a I’Esprit de
Dieu, énergie qui les fait vivre. Il
n’est pas légitime de prétendre que
tout doit s’intégrer dans une
organisation unique ; il vaut mieux
moins d’organisation et plus d’Esprit
Saint ! ».

Parmi les différents dons
charismatiques, le Concile parle de
ce quon appelle « graces d'Etat »,
données aux fideles pour les aider a
vivre leur propre vocation-mission
dans 1'Eglise, ainsi que d'autres
charismes liés a certains ministeres
et/ou sacrements, le charisme du



célibat ou de la virginité, et d'autres
dons avec lesquels 1'Esprit Saint
permet a certains fidéeles d'accomplir
des missions particuliéres au service
des ames. « Mais le méme Esprit
Saint ne se borne pas a sanctifier le
Peuple de Dieu par les sacrements et
les ministeres, a le conduire et a lui
donner 'ornement des vertus, il
distribue aussi parmi les fideles de
tous ordres, « répartissant ses dons a
son gré en chacun » (1 Co 12, 11), les
graces spéciales qui rendent apte et
disponible pour assumer les diverses
charges et offices utiles au
renouvellement et au développement
de I’Eglise » (LG, 12). « Les charismes
- signale le catéchisme de 1'Eglise
Catholique - sont a accueillir avec
reconnaissance par celui qui les
recoit, mais aussi par tous les
membres de l’Eglise. Ils sont, en effet,
une merveilleuse richesse de grace
pour la vitalité apostolique et pour la
sainteté de tout le Corps du Christ

» (CEC, 800).



Au sein de cette variété de charismes,
on peut dégager quelques grandes
lignes qui se développent autour des
trois différentes manieres dont les
fideles participent a la mission de
1'Fglise : la sécularité propre des
laics, la ministérialité des pasteurs, et
la « tension eschatologique » des
consacres. Au fil des siecles, la
réflexion théologique sur la vie
religieuse et, dans une large mesure,
la vie sacerdotale, ainsi que sur les
taches et les charismes qui s'y
rapportent, s'est particulierement
développée. La vie spirituelle des
fideles laics était beaucoup moins
développée. Et c'est précisément au
service de sa vocation-mission
ecclésiale que se situe le charisme
recu par le fondateur de I'Opus Dei.

Saint Josémaria a souvent rappelé
I'importance de la docilité a I'action
de I'Esprit, en exhortant a la priere
personnelle, dans laquelle Ses
inspirations sont percues et



accueillies. Ainsi, il sera possible

« [d’] étre sensibles a ce que 1'Esprit
divin réalise autour de nous et en
nous, aux charismes qu'll distribue,
aux mouvements et aux institutions
qu'll suscite, aux résolutions et aux
décisions qu'll fait naitre en notre
cceeur » (QCP 130). « C'est Lui qui nous
pousse a adhérer a la doctrine du
Christ et a I'assimiler en profondeur.
C'est Lui qui nous éclaire, nous rend
conscients de notre vocation
personnelle et nous donne la force de
réaliser tout ce que Dieu attend de
nous. Si nous sommes dociles au
Saint-Esprit, I'image du Christ se
formera sans cesse davantage en
nous » (QCP 135).

Saint Josémaria a vu tres clairement
que les charismes que chacun recoit
doivent étre vus avec une
profondeur et un sens ecclésiaux, ce
qui lui a aisément permis d'aimer
tous les charismes dans 1'Eglise tout
comme la liberté des chrétiens,



fuyant toute attitude exclusiviste. En
méme temps, il a souligné que les
charismes, qui présupposent la
fidélité et I'humilité, exigent la
correspondance et mettent en jeu les
capacités humaines au service de ce
que Dieu demande, c'est pourquoi il
a dit qu'il ne faut pas étre « féru de
miracles » (C 583) et a mis en garde
contre la tentation d'étre «
charismatiques sans doctrine

» (Entretiens 2).

3. Le charisme fondationnel de
l'Opus Dei

La vie de saint Josémaria fut
marquée de maniere radicale par un
événement surnaturel survenu le 2
octobre 1928. Dés ce jour, il mit
toutes ses forces au service de la
mission que le Seigneur lui avait
confiée par une « illumination sur
toute I'CEuvre » (Notes intimes, n.306 :
AVP, I, p. 293), comme il en a lui-
méme témoigné. Dans cette lumieére,



il vit I'essence de I'(Euvre telle que
Dieu la voulait a travers les siecles :
un phénomeéne pastoral et
apostolique destiné a promouvoir la
sainteté parmi les chrétiens
ordinaires, pour qui le travail et les
occupations ordinaires
deviendraient un moyen de
sanctification. Une lumiére qui lui a
permis de voir la grandeur et les
exigences de la vocation chrétienne,
vécue dans les entrailles de la société
et — de maniere particuliére - dans le
travail professionnel.

Cette illumination a acquis de plus
grandes nuances et connu des
approfondissements avec d'autres
lumieéres que saint Josémaria a
recues dans les années qui suivirent.
Les plus importantes, aux dates
suivantes : le 14 février 1930, lorsque
Dieu lui fit comprendre que ce
message devait aussi se répandre
parmi les femmes ; le 7 aott 1931
(alors féte de la Transfiguration),



quand, pendant la Sainte Messe - lors
de I'élévation de la Sainte Hostie - lui
vint a l'esprit une phrase de
1'Ecriture « et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum

» (Jn 12, 32), et qu'il comprit « que ce
seraient les hommes et les femmes
de Dieu, qui éléveraient la Croix avec
les doctrines du Christ au sommet de
toute activité humaine... Et j'ai vu le
Seigneur triompher, attirant toutes
choses a Lui » (Notes intimes, nos 217
et 218 : AVP, [, p. 381) ; le 16 octobre
1931, ou il fait une profonde
experience de la filiation divine qui,
selon ses propres mots, allait
constituer « le fondement de 1'esprit
de 1'Opus Dei » (QCP 64) ; et le 14
février 1943, lorsque la présence du
ministéere sacerdotal dans 1'Opus Dei
s'est trouvée configurée
institutionnellement a travers la
Société Sacerdotale de la Sainte
Croix.



La valeur du charisme recu par saint
Josémaria peut étre mieux comprise
sil'on garde a l'esprit que, pendant
de nombreux siecles, 1'idée s'était
répandue que la sainteté exigeait de
s'éloigner des réalités temporelles,
pour embrasser 1'état religieux,
défini comme un « état de perfection
». Selon ce schéma, on pensait -
inconsciemment du moins - que les
laics ne pouvaient pas aspirer a une
véritable plénitude de vie chrétienne,
mais seulement a une sainteté d'un
rang inférieur. Cette position était en
contradiction avec le fait que toute
1'Eglise est un « peuple messianique »
qui « a le Christ pour chef », qui pose
comme condition « la dignité et la
liberté des enfants de Dieu, dans le
cceur de qui, comme dans un temple,
habite I’Esprit Saint » (LG, 9), et dans
laquelle tous les fideles sont appelés
a « la méme sainteté », en la cultivant
dans les multiples sortes de vie et
d'occupations (cf. LG 31).



Dans I'un de ses premiers écrits, saint
Josémaria fait remarquer que «
lorsque Dieu Notre-Seigneur projette
une ceuvre en faveur des hommes, I1
pense d'abord aux personnes qu'll
doit utiliser comme instruments... et
Il leur communique les graces
appropriées » (Instruction, 19 -
[11-1934, n.48 : AVP, I, p. 576). Ces
paroles, adressées aux premiers
fideles de 1'Opus Deli, s'appliquent
pleinement a sa personne et a sa
mission. Comme fondateur, il avait
recu des lumiéres, un charisme, qui
le faisaient pénétrer dans le mystere
du Christ avec une profondeur
particuliére, montrant fortement les
traits et les implications de 1'esprit
qu'il devait transmettre. Le charisme
fondateur - dont nous avons
briévement rappelé le noyau - lui a
permis de valoriser concretement et
d'une maniere particuliere dans le
mystere du Christ ces aspects qui
éclairent 'existence des chrétiens
immergés dans les réalités



séculieres. En bref, il s'agit de
s'identifier au Christ en tant que :

- Fils du Pére, en contemplant avec
amour toutes les choses qui sont
sorties des mains de Dieu le Pére
Créateur, et accomplissant chaque
chose - y compris le travail - dans
'esprit de la filiation divine et, par
conséquent, avec toutes ses
caractéristiques : foi, espérance,
charité, paix, sérénité, joie...

- Verbe incarné, en révélant a la
lumiere de son Incarnation la valeur
des réalités terrestres.

- Fils du charpentier, en suivant
I'exemple de sa vie avec laquelle Il a
révélé la valeur rédemptrice de la vie
et du travail ordinaires.

- Prétre (médiateur entre Dieu et les
hommes), en transformant tout en
une offrande agréable a Dieu en
vertu de la participation a son
sacerdoce.



- Apotre (envoyé) du Pere, en
reconnaissant le chrétien comme
apotre avec la mission de
transformer de l'intérieur toutes les
réalités temporelles, de sanctifier le
monde comme levain dans la pate.

L'intégration de ces divers aspects
dans une unité de vie profonde, ou la
contemplation et l'action, la vie
intérieure et I'apostolat convergent et
s'unissent, peut aussi étre considérée
comme faisant partie du charisme
fondateur. Saint Josémaria 1'a décrit
de maniere synthétique : « Unir le
travail professionnel a la lutte
ascétique et a la contemplation -
quelque chose qui peut sembler
impossible, mais qui est nécessaire,
pour aider a réconcilier le monde
avec Dieu - et faire de ce travail
ordinaire un instrument de
sanctification personnelle et
d’apostolat. N'est-ce pas un grand et
noble idéal, pour lequel il vaut la
peine de donner sa vie ?



» (Instruction, 19 mars 1934, n.33 :
AGP, série A.3, 90-1-1).

En méme temps, saint Josémaria a
compris que le charisme recu
demandait a étre vécu
naturellement, et qu'il ne devait pas
dispenser de l'effort d'acquérir une
solide formation chrétienne et
d'exercer les vertus humaines, parmi
lesquelles se détachait 1'assiduité. Ces
aspects ont une importance
particuliére dans une spiritualité
radicalement laique comme celle
quil a promue.

Ce charisme fondateur a été la racine
d'un vaste phénomene pastoral qui,
depuis lors, s'est développé et a
donné naissance a I'Opus Dei comme
« petite portion de I'Eglise ». Dés son
origine (double mission du Fils et de
son Esprit), dans 1'Eglise tout est pour
la mission. Par conséquent, dans ce
charisme, deux dimensions peuvent
étre distinguées : un message et une



communauté ecclésiale animée au
service de ce message. Les deux
dimensions - prophétique et
institutionnelle - sont si intimement
liées qu'elles constituent un seul
événement divin, percgu par saint
Josémaria « dans sa totale unité et
mis en pratique dans un seul
mouvement de son esprit

» (RODRIGUEZ, « L'Opus Dei comme
une réalité ecclésiologique », in OIG,
p- 37).

I1 convient également de souligner la
fermeté avec laquelle saint Josémaria
a su non seulement vivre ce
charisme, mais aussi le défendre
d'éventuels malentendus et le
transmettre. En témoigne le long et
complexe itinéraire juridique de
I’Euvre, animé par son extréme
fidélité a la lumiére recue de Dieu en
1928 et par sa volonté d'étre en
cohérence avec cette inspiration
originelle qui déployait peu a peu ses
potentialités. La nouveauté du



charisme l'obligeait a ouvrir et a
dessiner de nouvelles voies
juridiques, en comptant toujours sur
l'autorité de 1'Eglise, conscient que ce
n'est qu'en elle « qu'il y a une
garantie de vérité, et ce n'est que
dans et par 1'Eglise que toute mission
chrétienne concrete peut atteindre
son objectif. » (CMI, p. 15).

Thémes connexes : Formation :
Considération générale ; Eglise.

Bibliographie : AVP passim ; Antonio
Aranda "Le bouillonnement du sang
du Christ". Etude sur le
christocentrisme du bienheureux
Josémaria Escriva, Madrid, Rialp,
2001 ; Arturo CATTANEO La varieta
dei carismi nella Chiesa una e
cattolica, Cinisello Balsamo, San
Paolo, 2007 ; Fabio CIARDI I fondatori
uomini dello Spirito. Per una



theologia del charisma di fondatore,
Rome, Citta Nuova, 1982 ; José Luis
ILLANES La sanctification du travail.
Le travail dans Uhistoire de la
spiritualité, Madrid, Palabra, 2002
rev. et act. ID., "Données pour la
compreéhension historico-spirituelle
d'une date", CCEDE]J, VI (2002), pp.
105-147 ID. Existence et monde
chrétiens. Jalons pour une réflexion
théologique sur l'Opus Dei
Pampelune, EUNSA, 2003 ; Ramiro
PELLITERO, « Carisma », in César
IZQUIERDO (dir.) - Jutta BURGRAFF -
Félix Maria AROCENA Dictionnaire de
Théologie, Pampelune, EUNSA, 2006,
pp- 115-121 ; Antonio ROMANO, «
Carisma », in Ermanno ANCILLI -
Pontificio Istituto di Spiritualita del
Teresianum (eds.) Dizionario
Enciclopedico di Spiritualita, Rome,
Citta Nuova, 1992, pp. ID 422-430. I
fondatori profezia della storia. La
figura e il carisma dei fondatori nella
riflessione teologica contemporanea,
Milano, Ancora, 1989 ; Antonio



SICARI Gli antichi carismi della
Chiesa. Per una nueva collocazione,
Milano, Jaca Book, 2002 ; Albert
VANHOYE, « Carisma », in Pietro
ROSSANO et al. (éds.) Nouveau
Dictionnaire de Théologie Biblique,
Madrid, San Pablo, 2001, pp. 282-288.

Arturo CATTANEO

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/dictionnaire-
charismes/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-charismes/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-charismes/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-charismes/

	CHARISMES

