
opusdei.org

Des apôtres qui
vivifient

La vocation à l’Opus Dei en tant
que numéraire : élargir son
cœur pour transmettre la vie de
Dieu aux membres de l’Œuvre
et à ceux qui partagent avec
eux un bout de chemin vers le
ciel.

28/09/2023

Jean n’était qu’un adolescent
lorsqu’il voyageait avec Jésus à
travers les villages de Galilée et de
Judée. Au cours de ces longs voyages,
sa place dans la caravane n’était pas



importante : tantôt il allait devant,
ouvrant la voie avec un
enthousiasme juvénile, tantôt il
restait derrière, un peu en retrait,
traînant sa fatigue comme il sied à
son âge. Mais Jean est toujours
attentif au Maître, il observe ses
gestes, il écoute ses paroles. Là où se
trouvaient Jésus et les onze, là était
sa maison.

Au fil des années, alors que les
apôtres sont dispersés aux quatre
coins du monde, le cœur de Jean
reste uni à celui de Jésus et, à travers
lui, à celui de ses anciens
compagnons de voyage ; maintenant,
en outre, son cœur est élargi, et juifs
et païens, riches et pauvres,
serviteurs et maîtres, font tous partie
de la même maison. Conscient du
privilège qui est le sien d’avoir vécu
avec le Seigneur, il commence à
écrire : « Ce qui était depuis le
commencement, ce que nous avons
entendu, ce que nous avons vu de



nos yeux, ce que nous avons
contemplé et que nos mains ont
touché du Verbe de vie, nous vous
l’annonçons. […] nous vous
annonçons la vie éternelle qui était
auprès du Père et qui s’est
manifestée à nous. Ce que nous
avons vu et entendu, nous vous
l’annonçons à vous aussi, pour que,
vous aussi, vous soyez en
communion avec nous. Or nous
sommes, nous aussi, en communion
avec le Père et avec son Fils, Jésus
Christ »(1 Jn 1,1-3). Jean a mûri ; il se
sent maintenant comme un père et
appelle les destinataires de ses
paroles « mes enfants », et même «
petits enfants » (1 Jn 2, 1.18). Son
cœur a grandi au point qu’il se sent
père dans la famille des disciples de
Jésus.

La force qui soutient la famille

Les saints ont essayé de rendre
palpable la proximité de Dieu à



chaque moment de l’histoire. Ils ont
fait de leur environnement un lieu
où il est possible de rencontrer le
Christ, et ils ont fait de leurs relations
un espace où il est possible de vivre
avec Lui comme à la maison. Au fil
du temps, déjà sur cette terre, ils ont
concrétisé ces paroles de Jésus : «
Dans la maison de mon Père, il y a de
nombreuses demeures » (Jn 14, 2).
Chez ceux qui ont vécu pleinement
l’appel à la sainteté, ce que saint Jean
a vécu se répète : « Et nous, nous
avons reconnu l’amour que Dieu a
pour nous, et nous y avons cru. Dieu
est amour : qui demeure dans
l’amour demeure en Dieu, et Dieu
demeure en lui » (1 Jn 4, 16).

Lorsque saint Josémaria a ressenti
l’appel à transmettre un message de
sainteté au milieu de la vie ordinaire,
il a aussi compris que cette mission
se ferait depuis le cœur du monde, à
travers un travail ordinaire et depuis
une famille. Dans les premières



années, il expliquait, en quelques
mots, que « l’Opus Dei tout entier
n’est qu’un foyer » [1] Et il comprenait
que, dans son cas, cette mission
signifiait montrer la proximité de
Dieu dans sa vie « comme un père et
une mère » [2]. Il avait en outre
confiance dans le fait que certaines
personnes, également sur invitation
divine, voudraient prendre soin de ce
foyer. Il adressa donc au Seigneur
une requête sous forme de question :
« Mon Dieu, comment pourrons-nous
mener à bien votre Œuvre avec
promptitude, si vous ne nous
envoyez pas beaucoup de bonnes
vocations ? » [3]

Ce groupe de personnes pour lequel
saint Josémaria a prié serait appelé à
être le premier noyau dans lequel ce
foyer serait en gestation ; ce serait
une partie d’une famille unie par la
conscience d’être des enfants et des
frères et sœurs, et dans laquelle
d’autres personnes pourraient



trouver l’esprit de l’Œuvre. Le
fondateur écrivait aussi, en
regardant la première communauté
chrétienne, « que le Saint Évangile
présente les personnes qui
entouraient le Seigneur comme
réparties en cercles concentriques de
plus en plus larges. D’une part, il y a
la grande foule du peuple ; plus près
de Jésus, il y a la grande multitude
des disciples, turba discipulorum eius
(Lc 6, 17) ; et, plus près encore, près
de lui, le petit groupe des douze » [4].
Immédiatement après avoir décrit
ces « cercles concentriques » qui se
sont formés autour de Jésus, saint
Josémaria revient au présent : de la
même manière, il explique que «
pour étendre ce tissu le plus subtil
[…] de notre travail apostolique, qui
vise à atteindre toutes les âmes sans
discrimination — parce que toutes
les âmes nous intéressent — les
Coopérateurs, qui n’appartiennent
pas proprement à l’Œuvre et qui
n’ont pas de vocation divine, sont



aidés et soutenus par les
Surnuméraires ; et ces derniers, par
les Agrégés et les Numéraires » [5].

Tous les fidèles de l’Œuvre
s’efforcent de répandre l’Évangile là
où ils se trouvent, par leur vie, leur
travail, leur amitié. Tous sont appelés
à être des saints en se donnant
pleinement, car c’est là que se cache
la plénitude du bonheur. En même
temps, ce sont les numéraires, avec
leur dévouement particulier à
certaines tâches essentielles (comme
l’atmosphère de foyer dans les
centres, la formation chrétienne ou
l’organisation de l’apostolat), qui
forment ce petit noyau appelé à être
le « fondement — la force — qui
soutient toute notre Famille » [6].

Un relais qui a commencé dès les
premières années

Dans les premières années de l’Opus
Dei, saint Josémaria a rencontré des
jeunes gens, étudiants et engagés



dans la vie professionnelle. Face au
nouvel horizon d’être des saints au
milieu du monde, ils ont accepté le
don du célibat : ils ont compris que
Dieu les invitait à conformer aussi
leur cœur à cet aspect concret du
cœur du Christ. Les premiers
numéraires ont exercé leur apostolat
au beau milieu de leur travail
professionnel et, en même temps,
comme un élément inséparable de la
mission, ils se sont sentis appelés à
prendre soin de cette caractéristique
propre à l’Œuvre : être une famille
aux liens surnaturels. Ils savaient
donc qu’ils n’étaient pas seulement
des fils et des frères, mais aussi des
continuateurs des préoccupations du
Père, pour s’occuper de l’Œuvre avec
une paternité et une maternité qu’ils
pouvaient exprimer pleinement,
dans sa dimension spirituelle.

Moins de deux ans après le début de
l’Œuvre, Isidoro Zorzano écrit au
fondateur : « Chaque jour, elle me

https://opusdei.org/fr-fr/isidoro-zorzano/


paraît plus belle ; c’est mon seul
espoir de collaborer à cet idéal » [7].
De même, pendant la guerre civile,
Álvaro del Portillo tenait à aller au
front « non pas pour des raisons
patriotiques — bien qu’il ne manquât
pas de patriotisme — mais pour
“collaborer personnellement aux
affaires que le Père voudrait nous
confier” » [8], car saint Josémaria ne
manquait pas de patriotisme. Saint
Josémaria était presque seul à l’autre
bout du pays. Quelques années plus
tard, à Valence, en octobre 1937,
Francisco Botella et Juan Jiménez
Vargas, « ont vu l'intérêt de terminer
rapidement leurs études pour être
plus disponibles, en pensant à
l’expansion future de l’Opus Dei » [9].
Plus tard, Guadalupe Ortiz de
Landázuri, du Mexique, écrit à saint
Josémaria : « J‘ai tellement envie de
le servir [Dieu], matériellement en
travaillant autant que mon corps le
peut [...]; et spirituellement en me
donnant totalement à lui et en aidant

https://opusdei.org/fr/article/juan-jimenez-vargas-une-personnalite-sculptee/
https://opusdei.org/fr/article/juan-jimenez-vargas-une-personnalite-sculptee/
https://opusdei.org/fr/guadalupe-ortiz/
https://opusdei.org/fr/guadalupe-ortiz/


mes sœurs et tout le monde ! » [10].
Dans tous ces propos, il est
intéressant de noter, plus que le désir
de commencer le travail de l’Œuvre
en différents lieux, la conviction
personnelle de vivre pour Dieu, de
vivre pour cette famille.

Lorsque le fondateur de l’Opus Dei a
commencé à s’appuyer sur ce groupe
de fils et de filles, il a compris que
l’Œuvre continuerait à être ce que
Dieu lui avait demandé, parce qu’elle
serait toujours une famille. C’est
pourquoi il a pu écrire quelque
temps plus tard : « Je ne me sens pas
seul quand vous veillez avec moi — 
cor meum vigilat (He 5, 8) — quand je
vous vois avec le souci de former
d’autres personnes pour continuer
l’Œuvre » [11]. Depuis ces premières
années jusqu’à aujourd’hui, les
numéraires continuent à être le
relais pour former ce foyer d’apôtres,
pour prendre soin du noyau familial
dans lequel d’autres peuvent



s’enflammer du désir de la sainteté et
de la transformation chrétienne du
monde.

Donner la vie du Christ en
abondance

Le prélat de l’Œuvre a résumé la
mission des numéraires en disant
que leur tâche spéciale de service est
de vivifier leurs frères et sœurs [12].
C’est précisément le don du célibat
apostolique qui les conduit à vivre
aussi près du cœur du Christ que
saint Jean : de manière très
immédiate, ils collaborent ainsi avec
le Seigneur pour transmettre cette
vie divine à tous les autres fidèles de
l’Œuvre et aux personnes qui leur
sont proches. Ce n’est qu’ainsi, par la
volonté de Dieu, qu’il sera possible
de maintenir « l’esprit actif et éveillé
en chacun » [13]. Ainsi, les agrégés, les
surnuméraires et les coopérateurs
peuvent compter sur
l’encouragement et le soutien d’un



ami et d’un frère pour apporter la vie
divine dans leur propre entourage.

Les numéraires, hommes et femmes,
attisent cette chaleur du foyer de
manières très diverses, toujours dans
un climat d’accueil fraternel et
d’amitié sincère, en essayant de
transmettre un mode de vie qui
éclaire la raison et donne de la force
au cœur pour maintenir la vibration
des apôtres. Dans cet effort, ils
aideront parfois les autres en
promouvant des activités ou des
institutions avec d’autres membres
de l’Œuvre, ou en travaillant à
l’administration d’un centre ;
d’autres fois, ce sera dans l’aventure
de commencer le travail de l’Œuvre
dans une ville voisine ou dans un
autre pays, ou en visitant ceux qui
restent à la maison à cause de la
maladie ou de l’immobilité. Ce qui
est décisif, ce n’est pas l’activité
concrète, mais la magnanimité avec
laquelle ils cultivent la vie divine



dans leur cœur, et comment ils
l’offrent, avec des « sentiments
paternels et maternels » [14], à ceux
qui les entourent.

Recevoir et donner en abondance,
avec magnanimité, sont des attitudes
propres à ceux qui travaillent avec le
Christ. « Je suis venu pour que les
brebis aient la vie, la vie en
abondance » (Jn 10, 10), dit Jésus
dans l’Évangile de Jean. Le Seigneur
s’est donné tout entier à Bethléem et
au Golgotha ; il transforme l’eau en
vin avec une générosité débordante,
et il multiplie avec la même mesure
les pains et les poissons ; les prises
miraculeuses sont également
abondantes… Dans sa mission de
Maître, Jésus donne une
surabondance dans l’enseignement
et la prédication aux multitudes ; en
outre, il forme les plus proches avec
une prédilection particulière : avec
les apôtres, « Jésus prodigue son
amour : il forme leur esprit, fortifie



leur volonté, corrige leurs défauts,
redresse leurs intentions, au point
d’en faire, avec l’envoi de l’Esprit
Saint, les piliers sur lesquels s’édifie
l’Église » [15]… Et dans ce don de soi,
qui aboutit à la joie, les apôtres ont
imité et imitent le Maître.

Saint Josémaria voulait que tous les
fidèles de l’Œuvre soient étroitement
unis à la Croix et en particulier les
numéraires, pour cette mission
particulière de service. Il exprimait
ainsi, de façon très imagée, qu’ils
dépenseraient leur vie, dans un
sacrifice joyeux, pour rendre
possible cette grande mission dans le
monde. « Notre Seigneur […] veut
qu’en elle, dans l’Œuvre, il y ait un
groupe cloué à la Croix : la Sainte
Croix nous rendra endurants,
toujours avec le même esprit de
l’Évangile, qui apportera l’apostolat
de l’action comme un fruit
savoureux de la prière et du sacrifice
» [16]. Là où se trouvaient Jésus, la



Vierge Marie, les saintes femmes et le
jeune Jean, il y a la source de la vie
divine en abondance, qui se répand
dans les sacrements et dans la
charité chrétienne.

Quelques façons de « vivifier »

Tous les aspects de la vie d’un
numéraire peuvent contribuer à
renforcer et à inspirer sa mission.
L’engagement à la sanctification dans
le travail, le professionnalisme avec
lequel il s’implique dans la formation
chrétienne des autres, l’amitié avec
ses proches parents et ses collègues,
sa propre personnalité, ses goûts, ses
passe-temps et ses intérêts : autant
de dimensions qui peuvent non
seulement s’harmoniser avec sa
vocation personnelle, mais l’enrichir
et la valoriser ; en effet, c’est sur ce
chemin qu’il trouve son sens le plus
profond.

Selon sa propre personnalité, il y a
plusieurs façons de s’occuper de



l’Œuvre comme d’une famille
surnaturelle. En premier lieu, un
numéraire vivifie puissament
lorsqu’il vit personnellement une
existence informée par la grâce
divine. La vie même de saint Jean et
celle des frères de Béthanie illustrent
la manière dont l’humain et le divin
sont unis. Ce qui est commun, c’est
que leur cœur était proche du cœur
du Maître, une possibilité qui nous
est maintenant également offerte : «
Si le tabernacle est au centre de tes
pensées et de tes espérances, mon
fils, comme ils seront abondants, les
fruits de sainteté et d’apostolat que
tu récolteras ! » [17] C’est dans le
contact vivant avec Celui qui est la
source de la vie que se joue
réellement tout bonheur et toute
fécondité. En d’autres termes,
lorsque notre propre mode de vie est
empreint d’un sens surnaturel, il est
plus facile de transmettre aux autres
ce mode de vie dans les circonstances
ordinaires. C’est pourquoi il est



essentiel de cultiver sa propre
intériorité et son humanité pour
mener à bien la mission de vivifier
ses frères et sœurs dans l’Œuvre.
L’Église, et en elle l’Opus Dei, grandit
par attraction.

Une deuxième façon de vivifier est
de cultiver la passion pour les
personnes, c’est-à-dire le désir
d’apporter le Christ aux autres et de
les accompagner sur leur chemin par
une amitié sincère, « de cœur à cœur
» [18] : en s'intéressant réellement à
chacun, avec une proximité et une
ouverture à tous, en s’impliquant
dans la vie des autres, en essayant de
prendre en charge leur réalité ; en
s’adaptant à leur façon d’être, de
penser, à leur époque. L’Opus Dei
n’est pas un ensemble d’activités
organisées, mais c'est chacune des
personnes qui font partie de ce foyer,
et chacune des personnes qui, dans
ce foyer, trouvent un peu de la
chaleur de Jésus. En ce sens, la



meilleure école de formation est
l’amitié elle-même : c’est dans ce
milieu que se développent
naturellement et sans qu’on s’en
rende compte la capacité d’écoute,
l’empathie, le dialogue et l’attention
sincère à l’autre. Un cœur qui
accepte le don du célibat par amour
cherche continuellement à élargir ce
cercle d’amitiés, parce qu’il a besoin
d’enflammer les autres avec l’amour
qu’il porte en lui.

Une autre manière de vivifier est
précisément d’apporter l’esprit de
l’Œuvre dans son propre travail
professionnel. Avec sa propre
expérience dans ce domaine, il peut
enrichir considérablement la
formation des fidèles de l’Œuvre qu’il
accompagne. Si un numéraire
travaille bien, de manière
chrétienne, par amour pour Dieu, en
essayant de prendre soin de la
maison commune et des autres, en
connaissant les dynamiques sociales



et culturelles du moment, sans
mesurer l’accomplissement
personnel en termes d’objectifs qui
relèguent la personne au second
plan ; s’il travaille en essayant
d'adopter toutes ces attitudes, il
cultivera une saine ambition
professionnelle au service de sa
propre vocation. Ainsi, en fin de
compte, il apprend à la première
personne ce qu’il essaiera ensuite de
transmettre à ses frères et sœurs. La
perception qu'avaient les personnes
qui ont travaillé avec Louis Gordon,
l’un des premiers numéraires, est
éloquente à cet égard. Ils le
considéraient comme un « père pour
les ouvriers de son usine, qui le
pleurèrent profondément à sa mort »
[19] ; ils soulignaient aussi qu’« il serait
difficile de trouver une âme aussi
grande que la sienne parmi ceux qui
vivent dans l’agitation du monde et
dans le milieu des affaires […]. Il a
consacré toute sa précieuse vie à
sanctifier son travail et à être le père



aimant des pauvres et un modèle
exemplaire de patron pour les
ouvriers de son usine dans laquelle il
laisse un vide difficile à combler » [20].

Enfin, une autre façon de vivifier les
autres consiste à cultiver l’intérêt et
le goût de la réflexion, toujours dans
une optique de service envers les
autres. Ceux qui, à travers l’amitié et
la formation chrétienne, cherchent à
aider les autres à être sel et lumière
dans la société ont besoin, à leur
tour, d’une certaine capacité de
réflexion, d’étude et de
compréhension du monde
contemporain. « Pour que tous mes
fils et mes filles puissent, par
capillarité, donner une doctrine sûre
à des millions d’âmes, vous avez —
nous avons — l’obligation de vous
tenir au courant des questions,
même temporelles, qui touchent
d’une manière ou d’une autre
l’Église, le pape, les âmes » [21], disait
saint Josémaria. La formation



philosophique, théologique et
culturelle est une priorité pour ceux
qui veulent être des apôtres au
milieu du monde et pour ceux qui
ont une responsabilité particulière
dans la formation d’autres apôtres.

La disponibilité du cœur

Toutes ces façons de vivifier
constituent une disposition
habituelle à orienter son existence
vers les autres, en mettant à leur
service ce qui a le plus de valeur :
temps, affection, connaissances
acquises, prière, etc. C’est ce que le
Père a appelé la disponibilité du
cœur : « la liberté effective de vivre
uniquement pour Dieu et, à travers
Lui, pour les autres, unie à la volonté
d’assumer les tâches nécessaires à
l’Œuvre » [22]. Prendre soin des autres
et les servir, élargit le cœur et fait
ressortir ce que chacun a de
meilleur, évitant ainsi que les
ressources personnelles soient



comme des talents cachés qui ne
portent pas de fruit (cf. Mt 25, 25), ou
qu’elles deviennent un refuge où il
n'y a de place que pour soi.

La manière de suivre le Christ, de
vivre chacune des vertus, est adaptée
à la vocation particulière à laquelle
chacun a été appelé. Pleinement
conscients de leur sécularité, les
numéraires vivent les vertus selon
cet appel particulier à tout quitter
pour suivre le Christ, en étant le
fondement d’une famille. « ‘Tout est
permis’, mais tout n'est pas profitable
-dit Saint Paul-. ‘Tout est permis’ ;
mais tout n’édifie pas. Que personne
ne cherche son propre intérêt, mais
celui d’autrui » (1 Co 10, 23-24). En
même temps, cette disponibilité de
cœur se manifeste aussi dans
l’ouverture, voire le désir, d’adapter,
dans la mesure du possible, son lieu
de résidence et son travail aux
besoins des autres, assurant ainsi
que tous puissent trouver facilement



le soutien et l’accompagnement qu’ils
recherchent dans l’Opus Dei.

* * *

Saint Jean a pu voir comment la
maison de Jésus, née en Galilée et en
Judée, s’étendait même au-delà des
terres connues. Le monde
commençait à devenir cette maison.
Tout avait commencé précisément là
où Jean habitait, au moment où, au
pied de la croix, Jésus lui avait dit : «
Voici ta mère ». Qui ne serait pas
passé par cette maison pour se
remplir de l’amour de Dieu, auprès
de la Vierge Marie ? Là, ils se
confiaient, priaient ensemble, se
rappelaient les aventures passées et
rêvaient de celles à venir. Et, sous
l’impulsion de Marie, ils quitteraient
cette maison renouvelés, avec le
désir de répandre cet amour, en «
cercles concentriques », pour
s'étendre au monde entier.



[1]. Saint Josémaria, Lettre 27, n°11.

[2]. Propos recueillis par Salvador
Bernal, dans « Mémoire du
Bienheureux Josémaria, entrevue
avec Mgr Xavier Echeverria ».

[3]. L. Martínez Ferrer, «Vicente
Rodríguez Casado: niñez, juventud y
primeros años en el Opus Dei
(1918-1940)», Studia et Documenta,
vol. 10, 2016, p. 216.

[4]. Saint Josémaria, Lettre 27, n° 6.

[5]. Ibid., n° 7. Que les Coopérateurs
n’aient pas de vocation divine
signifie, dans ce contexte, qu’ils n’ont
pas de vocation à l’Œuvre. Ils ont, par
contre, comme saint Josémaria l’a
toujours prêché, la vocation divine à
la sainteté, propre à chacun. D’autre
part, le terme " Oblats " a été
remplacé par " Agrégés " à la fin de la
citation pour en faciliter la lecture, ce



qui est le terme utilisé par saint
Josémaria dans les dernières années
de sa vie pour désigner ce type de
vocation à l’Œuvre.

[6]. Saint Josémaria, Ibidem, n° 5.

[7]. I. Zorzano, lettre depuis Málaga,
du 5 septembre 1930, citée dans J. M.
Pero-Sanz, Isidoro Zorzano, ch. 9, §-1.

[8]. L. Martínez Ferrer, Vicente
Rodríguez Casado: niñez, juventud y
primeros años en el Opus Dei
(1918-1940),Studia et Documenta, vol.
10, 2016, p. 235. La citée interne
correspond à Álvaro del Portillo, De
Madrid a Burgos, p. 2 (3), AGP, APD,
D-19114.

[9]. C. Ánchel, Francisco Botella
Raduán: los años junto a san
Josemaría, Studia et Documenta, vol.
10, 2016, p. 174.

[10]. Lettre à San Josémaria depuis
México D.F., 29 juin 1950, dans Letras



a un santo, édition online du Bureau
d’Information de l’Opus Dei, 2018.

[11]. Saint Josémaria, Lettre 27, n° 60.

[12]. Cf. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
28 octobre 2020, n° 10.

[13] Saint Josémaria, Lettre 27, n° 76.

[14]. Ibid., n° 23.

[15]. Ibid., n° 9.

[16]. Instruction sur le caractère
surnaturel de l’Œuvre de Dieu, n° 28.
Commentant ces paroles, Mgr
Fernando Ocariz : « Notre Père [saint
Josémaria] n’indique pas qui fait
partie de ce groupe cloué sur la
Croix, mais don Álvaro, dans la note
qui commente ce paragraphe, signale
que les différentes manières de vivre
la vocation dans l’Œuvre sont déjà
annoncées ou évoquées ici. D’après
le contexte, on peut penser que, dans
ce cas, il se réfère surtout aux



numéraires" (Lettre pastorale, 20
octobre 2020).

[17]. Saint Josémaria, Forge, n° 835.

[18]. Saint Josémaria, Sillon, n° 191.

[19]. P. Ortúñez Goicolea, «Luis Gordon
Picardo. Un empresario en los
primeros años del Opus Dei
(1898-1932)», Studia et Documenta,
vol. 3, 2019, p. 132.

[20]. Perlas Divinas, publication des
Hermanas Oblatas del Santísimo
Redentor, año IV, 45, p. 348; dans 
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, p.
133, nt. 56.

[21]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’Œuvre de Saint Michel, n° 32.

[22]. Cf. Lettre pastorale, 20 octobre
2020, n° 11.

Gerard Jiménez Clopés



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/des-apotres-qui-
vivifient/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/des-apotres-qui-vivifient/
https://opusdei.org/fr/article/des-apotres-qui-vivifient/
https://opusdei.org/fr/article/des-apotres-qui-vivifient/

	Des apôtres qui vivifient

