
opusdei.org

Décrypter le Da
Vinci Code (2ème
partie)

Le Christ, l’Église primitive,
Constantin et le concile de
Nicée.

03/03/2006

Introduction

Dans la première partie de «
Décrypter le Da Vinci Code », nous
avons examiné les bases du
phénomène Da Vinci Code, en nous
concentrant sur les idées gnostiques
que l’auteur, Dan Brown, utilise dans



son roman à succès. La seconde
partie de cet article de « Planet envoy
» jette un regard critique sur les
descriptions que fait Brown des
débuts de la chrétienté, en
particulier ses affirmations à propos
du Christ, de l’empereur Constantin,
de la manière dont les chrétiens se
seraient appuyés sur les croyances et
les rituels païens et à propos du
Concile de Nicée. Comme nous le
verrons, il accumule les affirmations
inexactes, non fondées, voire même
totalement opposées à la vérité
historique.

Constantin « divinise » Jésus ?

Certaines des affirmations les plus
audacieuses et de la fausseté la plus
criante dans Da Vinci Code
concernent l’histoire de l’Église
primitive et la personne du Christ.
Au cours de la longue discussion
qu’ont Sophie et Langdon avec
Teabing dans la maison de l’historien



anglais, on voit développer les
affirmations suivantes :

1. La divinité du Christ et sa position
en tant que « Fils de Dieu » furent
conçues, proposées et confirmées par
un vote (« assez serré ») au Concile
de Nicée en 325.

2. Avant cet événement, personne – y
compris les premiers chrétiens – ne
croyait qu’il fut autre chose qu’un «
prophète mortel ».

3. L’empereur Constantin établit la
divinité du Christ pour des raisons
politiques et a utilisé l’Église
catholique pour consolider son
pouvoir. (Da Vinci Code , p. 233)

Teabing ne rejette pas
personnellement la divinité du Christ
(beaucoup de gens le font) ; il ne
soutient pas non plus que certains
érudits contemporains nient cette
divinité (beaucoup de ces savants la
nient en réalité) : il dit que les



premiers chrétiens – ceux des trois
premiers siècles après J.C. –
croyaient qu’il n’était pas du tout de
nature divine, mais qu’il était un
simple mortel. Ceci affaiblit la
crédibilité du personnage de Teabing
car tout historien sérieux, chrétien
ou non, sait que les premiers
chrétiens croyaient que Jésus de
Nazareth était d’une façon ou d’une
autre de nature divine, étant le « Fils
de Dieu » et le Christ ressuscité. En
fait, la question centrale du Concile
de Nicée en 325 ne fut pas de savoir
si Jésus était un simple être humain
ou quelque chose de plus, ce fut de
savoir comment sa divinité (que
même Arius l’hérétique admettait)
devait être bien comprise : était-il
pleinement divin ? Le Fils était-il
l’égal du Père ? Était-il un dieu
inférieur ? Que signifiait l’expression
« le Fils fut engendré » comme le
déclare l’Évangile de Jean en
plusieurs endroits (1, 14-18 ; 3,
16-18) ?



Le témoignage du Nouveau
Testament

Les preuves ne manquent pas qui
montrent que les premiers chrétiens,
ceux du temps de la présence du
Christ sur terre, croyaient à la
divinité de Jésus de Nazareth. Dans
son étude fondamentale, Early
Christian Doctrines, le grand
spécialiste de l’Église primitive, J.N.D.
Kelly écrit que, au cours des siècles
précédant le concile de Nicée, « la
croyance universelle fut que Jésus
était Dieu et Homme. Le credo le plus
ancien avait été « Jésus est Dieu
» (Rom 10, 9 ; Phil 2, 11) et sa teneur
avait été élaborée et approfondie au
cours de la période apostolique.
(J.D.N. Kelly, Early Christian
Doctrines. Jésus était bien un
prophète, explique le théologien
allemand Karl Adam, mais les
Évangiles le décrivent comme étant
beaucoup plus et de façon unique : «
Il ne peut y avoir aucun doute là-



dessus : les Évangiles canoniques
voient dans la personne du Christ
Yahvé (= Dieu) lui-même. Selon eux,
Jésus agit, ressent et pense,
parfaitement conscient qu’il n’est pas
simplement l’un des prophètes mais
plutôt la manifestation et la
révélation historique de Dieu lui-
même (K. Adam, The Christ of faith,
59).

On trouve des preuves implicites et
explicites dans tout le Nouveau
Testament, que le Christ et ses
disciples croyaient qu’Il était plus
qu’un simple mortel. Le récit de
l’enfance dans l’Évangile de Mathieu
cite l’Ancien Testament et le
prophète Isaïe : « Voici qu’une vierge
concevra et enfantera un fils et on le
nommera Emmanuel (ce qui veut
dire Dieu avec nous) » (Mat. 1, 23).
On trouve un récit du baptême du
Christ dans ce même Évangile ; au
moment où le Christ sort de l’eau «
les cieux s’ouvrirent et il vit l’Esprit



de Dieu descendant sur lui sous la
forme d’une colombe et voici qu’une
voix provenant du ciel dit ‘Celui-ci
est mon Fils bien-aimé qui a toute ma
faveur’ » (Mat 3, 16-17).

L’Évangile de Jean contient certaines
des affirmations les plus fortes de la
divinité du Christ. Le prologue
proclame : « Au commencement était
le Verbe, et le Verbe était avec Dieu,
et le Verbe était Dieu. Il était au
commencement avec Dieu ; tout fut
par Lui et sans Lui rien ne fut » (Jn. 1,
1-3). Le Verbe est Jésus, le Fils
incarné : « Et le Verbe s’est fait chair
et a habité parmi nous, plein de
grâce et de vérité ; nous avons vu sa
gloire qu’il tient de son Père comme
Fils unique » (Jn 1, 14). Plus tard,
ayant irrité les autorités juives à
cause de ses activités pendant le
sabbat, la vie de Jésus est menacée «
non content de violer le sabbat, il
appelait encore Dieu son propre



Père, se faisant ainsi l’égal de Dieu
» (Jn 5, 18).

Au chapitre VIII de l’Évangile de
Jean, on trouve une autre affirmation
de la divinité de Jésus. Après un
débat avec les chefs religieux à
propos d’Abraham, Jésus déclare : «
Abraham, votre père, exulta à la
pensée de voir mon Jour, il l’a vu et il
s’est réjoui » (Jn 8, 56). Indignés, les
chefs répondent : « Tu n’as pas
encore cinquante ans et tu as vu
Abraham ? » (v. 57). « En vérité, en
vérité je vous le dis, avant
qu’Abraham fût, je Suis » (v. 58).
L’hostilité grandit à cette réponse et
la foule tente de tuer Jésus,
comprenant qu’il s’est appliqué à lui-
même le nom de Dieu « Yahvé » ou «
JE SUIS » révélé à Moïse au buisson
ardent (Ex. 3, 14). Après la
crucifixion et la résurrection, Jésus
apparaît à ses disciples (Jn. 20, 19-23),
mais Thomas « un des douze, appelé
Didyme, n’était pas avec eux quand



vint Jésus (Jn. 20, 24). Huit jours
après, Jésus apparaît à nouveau aux
disciples et cette fois, Thomas est
avec eux. Voyant Jésus et touchant
les plaies de ses pieds et de son côté,
« Thomas lui répondit ‘Mon Seigneur
et mon Dieu !’ » (Jn. 20, 28). On
pourrait donner plusieurs autres
exemples tirés des quatre Évangiles,
et jusqu’à plus de quarante passages
dans lesquels Jésus est appelé « Fils
de Dieu » (cf. Mat. 11, 27 ; Mc 12, 6 ;
13, 32 ; 14, 61-62 ; Lc 10, 22 ; 22, 70 ; Jn
10, 30 ; 14, 9). Dans certains autres,
on lui attribue le pouvoir de
pardonner les péchés (Mc 2, 5-12 ; Lc
24, 45-47) ; d’autres où il proclame
son unité avec le Père (Jn 10, 30 ; 12,
45 ; 14, 8-10), d’autres encore où il
fait de nombreux miracles, y compris
la résurrection de Lazare (Jn 11).
Même si les lecteurs croient que les
disciples se trompaient ou que Jésus
était un charlatan, il n’y a aucun
doute : eux croyaient que le Christ



était de nature divine et beaucoup
plus qu’un prophète mortel.

On trouve de semblables
affirmations de la nature divine du
Christ dans les écrits canoniques de
Paul et chez les autres auteurs du
Nouveau Testament. Dans sa
première lettre à l’Église de Corinthe,
Paul écrit que « personne ne peut
dire ‘Jésus est Dieu’ si ce n’est par
l’Esprit Saint (1 Cor 12, 3). Dans sa
lettre aux Philippiens, il écrit que «
bien qu’existant en forme de Dieu, le
Fils n’a point regardé comme une
proie à arracher d’être égal avec
Dieu » (Phil 2, 6). La volonté du Fils
de devenir homme conduira
paradoxalement à la profession
universelle que « Jésus-Christ est
Seigneur, à la gloire de Dieu le Père »
(Phil 2, 11). La première lettre de
Paul à son jeune fils dans la foi
chrétienne, Timothée, contient cette
déclaration emphatique : « Le
Seigneur Jésus-Christ est le



bienheureux et seul souverain, le roi
des rois et le Seigneur des seigneurs,
qui seul possède l’immortalité, qui
habite une lumière inaccessible, que
nul homme n’a vu ni ne peut voir, à
qui appartiennent l’honneur et la
puissance éternelle. Amen ! » (1 Tm
6, 15-16).

Le dernier livre de la Bible,
l’Apocalypse, présente Jésus comme
le Roi et Sauveur éternel, conquérant
et ressuscité, personnage bien
éloigné d’un « prophète mortel ».
Quand Jean voit Jésus, il tombe
comme « un mort » à ses pieds. « Il
posa sa main droite sur moi en
disant ‘ne crains rien, je suis le
premier et le dernier ’ » (Ap. 1 :17).
Le titre « le premier et le dernier »
est l’un des titres utilisés dans
l’Ancien Testament pour décrire
Yahvé, le seul vrai Dieu » Ainsi dit le
Seigneur, le Roi d’Israël et son
Sauveur, le Dieu des Armées : Je suis
le premier et le dernier, et il n’y a pas



d’autre Dieu que Moi » (Is 44,6 ; Is
41,4 ; 48,12). Ce titre est donné deux
autres fois au Christ dans
l’Apocalypse (y compris 2, 8 et
22,12-13. Ce dernier passage qui
conclut le livre, identifie Jésus
comme « l’Alpha et l’Oméga, le
premier et le dernier, le
commencement et la fin » (Ap. 22,13).
C’est le même langage qui est utilisé
par le Seigneur Dieu à l’ouverture du
livre (Ap. 1,8) établissant un lien
délibéré et visible entre Dieu et la
divinité de Jésus-Christ.

Le témoignage des premiers
auteurs chrétiens.

Nous avons de nombreux
témoignages d’auteurs chrétiens
entre 100 après J.C. et le quatrième
siècle relatifs à la croyance
chrétienne en la divinité du Christ.
Prouvant non seulement ce que les
chrétiens croyaient du Christ au
cours des trois premiers siècles de la



chrétienté, ces écrits fournissent
aussi de façon inappréciable le
contexte des querelles théologiques
et des questions que le concile de
Nicée allait résoudre, au moins en
partie.

Ignace d’Antioche (c. 35-c.107) fut
l’évêque d’Antioche ; on pense que,
tout comme l’apôtre Paul, il a pu
persécuter les chrétiens avant de se
convertir (The Oxford Dictionary of
the Christian Church). Capturé par
l’armée romaine et emmené à Rome
pour y être exécuté, il écrivit une
série de sept lettres aux églises
d’Éphèse, de Magnésie, Tralles,
Rome, Philadelphie et Smyrne et une
autre à Polycarpe (c. 69-c. 155),
évêque de Smyrne. Dans sa Lettre
aux Ephésiens, il écrit :

« Il y a un médecin qui est chair et
esprit ; il est à la fois créé et non
créé ; Dieu incarné ; à la fois de Marie
et de Dieu ; d’abord possible puis



impossible, même Jésus notre Dieu ».
(Lettre aux Ephésiens, ch. 7).

Plus loin, dans la même lettre, il
explique à ses lecteurs qu’ils doivent
« tout faire comme s’Il (Jésus)
habitait en nous. Ainsi nous serons
ses temples et il sera en nous comme
notre Dieu – comme il l’est en réalité
» (Lettre aux Ephésiens, 15). Puis il
déclare : « Car notre Dieu, Jésus-
Christ, fut, selon le commandement
de Dieu, conçu par Marie en son sein,
de la race de David mais par l’Esprit
Saint. Il naquit et fut baptisé, pour
que par sa Passion il puisse purifier
l’eau » (§18). Par ailleurs, Ignace se
réfère au Christ comme étant « le
Christ Dieu » (Lettre aux chrétiens de
Smyrne, 10).

Justin, martyr (c. 100 - c 165) naquit
dans une famille païenne et se
convertit au Christianisme vers l’âge
de trente ans. Ce fut un philosophe
chrétien qui enseigna à Éphèse puis à



Rome où il eut une école. Justin fut
l’un des principaux apologistes de la
foi chrétienne au deuxième siècle ; il
défendit les enseignements chrétiens
– y compris la croyance en la divinité
du Christ – contre les philosophes
païens. Plusieurs de ses disciples et
lui-même furent arrêtés, battus puis
décapités par les Romains pour leur
refus d’adorer les dieux païens. Dans
sa Première apologie, il écrit : « Jésus
Christ est le seul vrai fils engendré
par Dieu, étant sa parole et son
premier-né, et sa puissance ; et
incarné selon Sa volonté, Il nous a
enseigné ces choses pour la
conversion et la restauration de la
race humaine… » (Première apologie
de Justin, § 23). Dans son Dialogue
avec Tryphon, Justin développe plus
longuement la défense de sa
croyance que Jésus est Dieu :

« Mais si tu savais, Tryphon, »
continuai-je « qui est Celui que l’on
nomme parfois l’Ange du bon



conseil, Celui qu’Ezéchiel nomme un
Homme, que Daniel nomme le Fils de
l’homme, qu’Isaïe nomme un Enfant
et David Christ et Dieu à adorer, que
beaucoup nomment et Christ et
Pierre, que Salomon, Joseph et Judas
nomment la Sagesse et Moïse
l’Étoile ; celui que Zacharie appelle le
Levant, qu’Isaïe à nouveau nomme
Celui qui souffre, Jacob et Israël, et
un roseau, et une fleur et une pierre
d’angle et Fils de Dieu, tu n’aurais
pas blasphémé contre lui qui est
venu, qui est né, qui a souffert et est
monté au ciel ; qui reviendra bientôt
et alors, vos douze tribus se
lamenteront. Car si vous n’aviez pas
nié qu’il était Dieu, fils du seul Dieu,
non engendré et inexprimable ».
(Justin, martyr, Dialogue avec
Tryphon, Ch. 126).

Un des écrivains chrétiens pré-
nicéens les plus importants fut
Irénée (c. 130 – c.200), évêque de
Lyon et adversaire ardent du



théologien gnostique Valentin (mort
c.165). Son œuvre majeure fut
Adversus omnes haereses
communément connue sous le titre
de Contre les hérésies. En
argumentant contre le dualisme
gnostique des Valentiniens, Irénée
explique et défend la croyance
chrétienne en la divinité de Jésus.
Cette défense comprend des
déclarations assez longues telle celle
qui suit, condamnant ceux qui
pensent que Jésus n’était que mortel :

« Mais, à nouveau, ceux qui
affirment que Lui (Jésus) n’était
qu’un homme, engendré par Joseph,
restant entravés dans l’ancienne
désobéissance, sont en état de mort
n’ayant pas encore été unis à la
Parole de Dieu le Père, ni n’ayant
reçu la liberté par le Fils…. Cela est
certain, les Écritures n’auraient pas
porté témoignage de ces choses à son
sujet si, comme d’autres, Il n’avait été
qu’un homme. Mais qu’Il ait eu, au-



delà de tous les autres, cette haute
naissance due au Père le plus grand,
et aussi qu’Il ait bénéficié de cette
conception exceptionnelle de la
Vierge, les Écritures en portent
témoignage : aussi qu’Il était un
homme pur et susceptible de
souffrir ; qu’Il s’est assis sur le petit
d’une ânesse ; qu’on Lui fit boire du
vinaigre et de la bile ; qu’Il fut
méprisé par le peuple et s’humilia
jusqu’à la mort même et qu’Il est le
Dieu Saint, le Magnifique, le
Conseiller, d’une grande beauté et le
Dieu Puissant, émergeant des nuées
pour juger tous les hommes ; et
toutes ces choses, les Écritures les ont
annoncées ». (Contre les hérésies,
livre 3, ch. 29,1,2).

Clément d’Alexandrie (c. 150 – c .215)
était un théologien grec et l’auteur de
plusieurs ouvrages, dont entre
autres, L’Exhortation aux Grecs (210).
Dans cet ouvrage, il enseigne que «
Jésus seul est à la fois homme et Dieu



et la source de tout notre bien
» (Exhortation aux Grecs 1,7, 1). Il
affirme aussi : « Méprisé selon les
apparences mais adoré en réalité,
Jésus est l’expiateur, le Sauveur,
Celui qui apaise, la Parole Divine,
celui qui est de manière assez
évidente le vrai Dieu, celui qui est
placé au même niveau que le Dieu de
l’univers parce qu’il est son fils (ibid.
10,110,1).

Des remarques semblables se
retrouvent chez Tertullien (c. 160 – c.
225), le grand Père de l’Église
d’Afrique. Il écrit en 210 que « Dieu
seul est sans péché. Le seul homme
qui soit sans péché est le Christ car le
Christ est aussi Dieu ». (L’âme 41,3).
Dans un autre ouvrage, il réfléchit
sur les deux natures, divine et
humaine, du Christ : « Les origines de
ses deux substances le montrent
homme et Dieu : né de l’une, et de
l’autre pas » (La chair du Christ 5,6).



Origène, érudit et théologien
originaire d’Alexandrie (c.170 – c.
236) auteur de centaines d’ouvrages,
déclara aux alentours de 225 que «
bien que le Fils fut Dieu, il s’incarna ;
et s’étant fait homme, il demeura ce
qu’il était : Dieu » (Les doctrines
fondamentales 1,0,4).

Écrivant en 228, le théologien
Hippolyte (c. 170 – c.236) déclarait
que « seule la Parole divine vient de
Lui et donc est Dieu – même,
devenant la substance de Dieu
(Réfutation de toutes les hérésies,
10,3).

Le Jésus gnostique

Une question sérieuse laissée de côté
par Da Vinci Code est celle-ci : «
Pourquoi devrait-on considérer les
écrits des gnostiques comme étant
plus fiables que les écrits
canoniques, en particulier lorsqu’ils
furent écrits quelques cinquante à
trois cents ans plus tard que le



Nouveau Testament ? ». Il est facile
pour les écrivains comme Brown qui
sont bien disposés à l’égard des
gnostiques, ou du moins de certaines
de leurs idées, de critiquer les
Évangiles canoniques et de contester
beaucoup des histoires et des
remarques qui y sont rapportées.
Mais, sans les Évangiles canoniques
il n’y aurait pas de Christ historique,
il n’y aurait pas de narration
signifiante de sa vie ni aucun sens
exact de ce qu’il fit, de la façon dont
il agit et de sa relation à autrui.

Comme nous l’avons indiqué dans la
première partie de cette critique, les
« Évangiles gnostiques » ne sont pas
du tout des Évangiles au sens des
quatre Évangiles canoniques qui
constituent une narration et sont
remplis de détails concrets, de
personnages historiques, d’activité
politique et de détails sur la vie
religieuse et sociale. Contrairement à
ce qui est affirmé, à savoir que «



l’Église primitive a littéralement volé
le Christ » et obscurci « son message
humain… en l’enveloppant dans un
manteau d’une divinité impénétrable
et l’utilisant pour élargir son propre
pouvoir », l’Église dès le début a
toujours eu le dessein de s’accrocher
à l’humanité et à la divinité du Christ
et de relater l’histoire de sa vie sur
terre sans oblitérer le chagrin, la
douleur, la joie et le sang qui
l’accompagnèrent si souvent. « C’est
l’Église chrétienne, gardienne de
l’orthodoxie, qui fit en sorte que la
religion chrétienne reste enracinée
dans des réalités historiques » écrit
Philippe Jenkins « plutôt que dans les
mythes variés, réinventés au gré des
caprices de chaque nouveau sage
émergeant chez les gnostiques.
L’Église a lutté pour que se
maintienne l’idée d’un Christ
historique, ayant vécu et étant mort
dans un contexte historique et
géographique précis et non dans un



monde imaginaire et intemporel
» (Hidden Gospels).

Le Jésus des écrits gnostiques est
rarement reconnaissable comme un
charpentier, enseignant et prophète
juif vivant dans la Palestine du
premier siècle ; au lieu de cela on le
décrit souvent comme une espèce de
créature désincarnée qui pontifie
longuement sur l’insuffisance des «
éons », la « mère », l’ « arrogant » et
les « archons », autant de termes que
seule l’élite gnostique comprenait,
d’où leur caractère gnostique (gnose
= savoir secret). Un courant
gnostique, le docétisme, considérait
que Jésus ne faisait que paraître être
un homme (grec, doceo = je parais).
Les adhérents de cette doctrine
croyaient ceci en raison de leur
détestation du corps physique et du
règne matériel, un trait répandu chez
les gnostiques. Il y avait, au premier
siècle, une interprétation docétiste de
Jésus – sinon une christologie



docétiste complètement élaborée –
que Paul relève dans une lettre aux
Colossiens et dans ses épîtres
pastorales (cf. 1 Jn 4:2 ; 5:6 ; 2 Jn 7).
Au deuxième siècle, le docétisme
devint un système théologique
complet et fit son apparition dans
divers écrits gnostiques, y compris
les Actes de Jean, à la fin du
deuxième siècle :

« Parfois, lorsque je me saisissais de
lui, je tenais un corps matériel et
solide, et en d’autres occasions, le
saisissant à nouveau, la substance
était immatérielle comme si elle
n’existait pas du tout. Et si parfois il
était invité par l’un des Pharisiens et
se rendait à son invitation, nous nous
y rendions avec lui, et devant chacun
d’entre nous celui qui nous avait
invités plaçait une miche ; il bénissait
la sienne et la partageait entre nous :
et de cette petite part, chacun était
rassasié et nous gardions nos propres
miches de pain et ceux qui nous



avaient invités étaient très surpris. Et
souvent, marchant avec lui, je
souhaitais voir l’empreinte de son
pied sur le sol car je le voyais comme
s’il s’élevait au-dessus de la terre : et
je ne vis jamais les empreintes
» (Actes de Jean, 93).

Si le règne matériel était mauvais,
comme le croyaient tant de groupes
et de mouvements gnostiques,
pourquoi un être tel le Christ s’en
serait-il préoccupé ? Et pourquoi
devrions-nous nous préoccuper de
l’histoire et de la vie des gens
ordinaires ? Le Jésus gnostique ne
s’intéresse pas du tout aux
événements historiques sur terre. «
Pour le gnosticisme du second siècle
décrit par le Père » écrit Ronald
Nash, « le Christ était l’un des éons
les plus importants, une de ces êtres
intermédiaires qui descendaient sur
terre dans le but de sauver l’homme.
Le Christ était venu au monde non
pour souffrir et mourir mais pour



libérer l’étincelle de lumière divine
emprisonnée dans la matière. Le
Jésus gnostique n’était pas un
sauveur ; c’était un révélateur » (The
Gospels and the Greeks).

Le gnosticisme était exclusif, élitiste
et ésotérique, ouvert à un petit
nombre. Le christianisme, au
contraire, est inclusif, ouvert à tous
et exotérique, ouvert à tous ceux qui
acceptent la foi transmise par le
Christ et qui embrassent une relation
avec Lui qui mène à la vie. Le Jésus
des Évangiles canoniques est un être
humain de chair et d’os. Il a faim, il
pleure, il mange et il boit avec le
commun des mortels et il meurt. Le
Jésus des écrits gnostiques est un
fantôme, un esprit qui habite un
corps par intermittences et qui
s’exprime d’une manière que bien
peu pouvaient comprendre. Une fois
de plus, Da Vinci Code fait un
contresens.



Les affirmations que l’on trouve dans
ce roman concernant Jésus et ses
disciples ne résolvent pas certaines
questions décourageantes. Si les
premiers disciples du Christ ne
croyaient pas à sa divinité (ni, donc,
à la Résurrection), pourquoi tant
d’entre eux ont-ils accepté de mourir
en martyrs ? Est-il raisonnable de
croire que des milliers de gens
accepteraient d’être tués par les
lions, l’épée ou le feu pour un «
prophète mortel » qui lui-même
resterait mort ? Et pourquoi ces
disciples qui, lorsque le Christ est
conduit à la mort, sont si déroutés et
affolés réapparaissent-ils quelques
semaines plus tard, prêts à
proclamer audacieusement leur foi
en un chef déchu ? Si Jésus était resté
dans le tombeau où on l’avait placé
après sa mort, les autorités auraient
pu montrer son corps et mettre fin
une bonne fois pour toutes aux
enseignements audacieux des



chrétiens qui, soudain, affichaient
leur confiance.

Pour simplifier, si Jésus n’avait été
qu’un simple mortel et n’avait été
considéré que comme tel jusqu’au
quatrième siècle, il est impossible de
comprendre le christianisme et son
apparition. L’historien Paul Johnson
écrit que « pour expliquer le
christianisme, il nous faut pour
postulat de départ un Christ
extraordinaire qui a fait des choses
extraordinaires. Il nous faut
remonter d’un phénomène collectif
jusqu’à ses causes. Les hommes et les
femmes commencèrent à prêcher la
Parole du Christ de manière effrénée
parce qu’ils croyaient en la
Résurrection et que Jésus leur avait
donné le pouvoir de prêcher » (Paul
Johnson, A History of Christianity).

Ce que les remarques de Teabing et
Langdon assument de manière
implicite, c’est que les chrétiens, que



ce soit du premier, du quatrième ou
du vingt-et-unième siècles, sont des
êtres décervelés qui croient
simplement ce que disent leurs chefs.
Ainsi Constantin déifie un homme
dont personne n’a jamais cru qu’il
était Dieu et personne chez les
chrétiens ne s’en est inquiété. Ainsi,
les gens-mêmes qui avaient souvent
souffert et dont certains étaient
morts pour leur foi seraient à présent
prêts à accepter un changement
radical de doctrine sans aucune
réaction ? Non seulement il est
impossible d’accepter une
proposition aussi illogique mais tout
ceci est historiquement faux.

L’enfance de Constantin et sa
conversion

On trouve dans le long exposé que
Teabing et Langdon font à Sophie
plusieurs remarques concernant
l’empereur Constantin (mort en 337).
La plupart de ces affirmations, si ce



n’est toutes, proviennent directement
de l’ouvrage Holy Blood, Holy Grail.
Dans certains cas, les formulations et
l’ordre des idées sont identiques.

Beaucoup des allégations au sujet de
Constantin sont soit fausses, soit
seulement partiellement vraies, et
sont basées sur des conjectures et des
documents extraits de leur contexte.
Les débats sont encore nombreux de
nos jours dans les milieux
universitaires concernant
Constantin, ses croyances exactes, sa
relation à l’Église catholique et son
influence sur la chrétienté. La
majorité des historiens reconnaissent
la complexité de cet homme,
empereur puissant et parfois cruel
puisqu’il fit exécuter une épouse et
un fils dans des conditions
mystérieuses, dont la passion
affichée pour le christianisme n’était
pas toujours guidée par des
connaissances théologiques ou une
sagesse inspirée de Dieu. Il ne fait



également aucun doute que le destin
de la chrétienté a été influencé par
Constantin.

La passion de Constantin pour la
religion était d’une part fondée sur «
l’intuition politique que l’unité de
l’Empire qu’il avait restaurée ne
pourrait être maintenue qu’avec le
concours d’une Église unie dans ses
croyances et dans son gouvernement,
et soumise à l’état. » (Hugo Rahner,
Church and State in Early
Christianity). Mais dépeindre
Constantin uniquement comme un
dirigeant calculateur, qui n’a utilisé
l’Église qu’à des fins politiques, serait
erroné. L’historien Hugo Rahner écrit
que « les motifs religieux réels qui
sous-tendent les efforts de Constantin
pour contrôler efficacement l’Église
sont beaucoup plus profonds et
peuvent être réduits à un seul thème.
Même avant qu’il ne s’engage avec
l’Église, Constantin était obsédé par
une conviction religieuse et



superstitieuse que l’on peut observer
à travers son étrange culte personnel
du soleil invincible, le culte de la
Divinité suprême (influencé par le
stoïcisme et le platonisme), et le
sentiment confus que la « Providence
» l’avait investi de la mission d’être
son héraut et son instrument
miraculeux. » (Rahner, 41-42).

En 313, Constantin et Licinius qui
régnaient conjointement publièrent
l’édit de Milan, par lequel ils
reconnaissaient au christianisme le
statut de religion autorisée. L’édit
indiquait que, « les chrétiens comme
tous les autres auront la liberté de
suivre la religion de leur choix, afin
que tout ce qu'il y a de divin aux
cieux puisse être propice à nous-
mêmes et à tous ceux qui se trouvent
sous notre autorité […] De plus, en ce
qui concerne les chrétiens, nous
avons déjà donné des instructions
pour leur réserver des lieux de culte.
Nous avons jugé bon de décider que



tous ceux qui ont acquis de telles
propriétés devront les restituer aux
chrétiens sans aucune exigence de
paiement. » (Édit de Milan, mars 313.
Par. 3, 7). L’édit, écrit Paul Johnson, «
fut l’un des événements décisifs de
l’Histoire du monde, et cependant se
cache derrière cet événement une
histoire complexe et à bien des
égards mystérieuse. » (A History of
Christianity, 67).

Il est probable que les historiens ne
sauront jamais avec certitude ce qui
s’est passé lors de la bataille au pont
Milvius en 312, où « un signe du ciel
tout à fait incroyable est apparu » à
Constantin (Eusèbe, cité par Johnson,
67). Ayant aperçu la croix du Christ
dans le ciel, Constantin entreprend
sa conversion. Mais, comme le fait
remarquer Johnson, « les
témoignages sont contradictoires en
ce qui concerne le moment et le lieu
exacts ainsi que les détails de cette
vision, et il est permis de douter de



l’ampleur du revirement de
Constantin. Son père avait été
favorable aux chrétiens. Lui-même
semble avoir été un adorateur du
soleil, l’un des nombreux cultes
païens tardifs qui partagent avec les
chrétiens certaines observances. » (p.
67). Johnson fait ici en partie
référence au fait que les chrétiens
célébraient leur liturgie
hebdomadaire le dimanche, premier
jour de la semaine, depuis l’époque
de Paul et des autres apôtres. Le
dimanche était également jour de
fête pour le culte du sol Invictus (le
soleil invincible), dont le culte du
dieu païen du soleil était apparu
dans le monde romain autour du
deuxième siècle et avait été
fortement soutenu par l’Empereur
Aurélien (270-275 après Jésus-Christ)
(Chas S. Clifton, Encyclopedia of
Heresies and Heretics). Il faut
également mentionner le fait que la
religion officielle de Rome n’était pas
le culte du soleil. Le docteur



Margaret Mitchell, professeur
assistant qui assure un enseignement
sur le Nouveau Testament et la
littérature des premiers chrétiens à
l’école de théologie de l’Université de
Chicago, indique que « la religion
officielle de Rome était le culte de
Rome en tant que déesse et de ses
empereurs déifiés, ainsi que du trio
capitolin Jupiter, Junon et Minerve. »

Dans Da Vinci Code, l’historien
Teabing affirme que Constantin « a
été toute sa vie un païen qui n’a été
baptisé que sur son lit de mort, alors
qu’il était trop faible pour protester.
» Il assure que la religion officielle à
l’époque de Constantin était « le culte
du soleil, celui du Sol Invictus, du
soleil invincible, et Constantin en
était le grand prêtre. » Il ajoute qu’en
325, Constantin « décida d’unifier
Rome sous l’égide d’une seule
religion : le christianisme. » (p. 232)



Ceci constitue un mélange de vérité
et d’erreur, qui vient une nouvelle
fois en grande partie de Holy Blood,
Holy Grail, bien que le contenu de cet
ouvrage soit plus juste et précis que
ne l’est le roman de Brown. Les
témoignages existants indiquent que
Constantin est effectivement devenu
un chrétien sincère et croyant, et a
cherché à renoncer à ses croyances
antérieures en des dieux païens.
Cependant il semble tout aussi
évident qu’il s’est efforcé de concilier
son attachement au culte du Sol
Invictus et sa foi en le Dieu des
chrétiens. Ceci s’explique en partie
par sa fonction d’empereur, par le
fait que la majorité de la population
était païenne, et par sa propre
décision d’être un chef avant d’être
un chrétien.

Ce serait une grossière simplification
que de considérer que Constantin ne
pouvait que tirer avantage de sa
conversion et de son soutien ouvert à



l’Église. « Les chrétiens
représentaient une petite minorité
de la population, souligne A.H.M.
Jones dans Constantine and the
Conversion of Europe, et ils
appartenaient pour la plupart aux
couches de population les moins
importantes sur le plan politique
comme social, les classes moyennes
et basses de la population urbaine.
L’aristocratie sénatoriale de Rome
était entièrement païenne à quelques
exceptions près, les plus hauts placés
des fonctionnaires étaient pour la
plupart païens, et surtout les officiers
et les soldats étaient en majorité des
païens. Il n’était pas vraiment
nécessaire de s’attacher la
reconnaissance des chrétiens, et le
cas échéant il suffisait pour ce faire
de simplement les tolérer. »

Racines païennes ou mythes
modernes ?



D’après Teabing, l’Église a autorisé
Constantin à utiliser des symboles
païens et à créer une « religion
hybride. » En revanche, pour
Langdon, l’Église n’a jamais envisagé
de faire une telle concession, mais a
tenté d’éliminer de force toutes les
traces de culte et de croyances
païens. Où est donc la vérité ?
L’embarras de Brown peut résulter
de recherches bâclées, ou encore être
lié au désir de jouer sur deux
tableaux à la fois : accuser l’Église
d’un compromis condamnable et
d’une intolérance tout aussi
condamnable.

Aucune de ces deux versions ne rend
justice à la relation complexe et
délicate qu’a entretenue la chrétienté
avec les nombreuses sortes de
paganisme qui ont existé au
troisième et au quatrième siècles.
Une chose est certaine : les chrétiens
des premiers temps avaient montré
qu’ils n’étaient pas disposés à



trouver un compromis avec le
paganisme, ce qui explique pourquoi
tant d’eux ont été persécutés et
exécutés par les Romains à
différentes époques au cours des
trois premiers siècles de l’histoire de
l’Église. Pourquoi des chrétiens, qui
avaient souffert quelques années
plus tôt seulement, sous Dioclétien,
pour avoir refusé d’abandonner leur
croyance unique en Dieu, en Jésus et
au salut, accepteraient-ils
volontairement un compromis au
sujet de ces mêmes croyances sans
même un murmure ?

Brown adopte ici l’argument bien
connu, mais discrédité depuis
longtemps, que les sceptiques ont
développé à la fin du 19e siècle pour
tenter de discréditer les
revendications historiques de la
chrétienté. Ainsi que Ronald Nash
l’explique, « pendant une période qui
va en gros de 1890 à 1940, les
spécialistes se réclamaient souvent



de l’idée que la chrétienté originelle
avait été largement influencée par le
platonisme, le stoïcisme, les religions
à mystères païennes, ainsi que par
d’autres mouvements venus du
monde hellénique. » Un grand
nombre de livres et d’articles
académiques ont été publiés qui
réfutent ces allégations et de nos
jours, comme le remarque Nash, « la
plupart des spécialistes de la Bible
considèrent que cette question n’a
pas lieu d’être » (Ronald H. Nash, The
Gospel and the Greeks: Did the New
Testament Borrow from Pagan
Thought?).

En second lieu, la description de cette
« religion hybride » qui mélangeait
éléments chrétiens et païens
constitue une représentation
grossière et erronée de la façon dont
les chrétiens ont adopté certains
symboles et jours de fête et les ont
christianisés, les débarrassant des
éléments incompatibles avec leurs



propres doctrines et pratiques, mais
préservant ce qui pouvait leur servir
à des fins légitimes. Les sources
réelles de croyances chrétiennes
telles que l’Immaculée Conception, la
nature divine du Christ, la Passion et
la Résurrection sont ainsi
représentées de façon inexacte. Ces
croyances sont fondées sur des
revendications historiques, non sur
des histoires mythiques, et la plupart
d’entre elles, si ce n’est toutes, sont
antérieures aux idées païennes qui
semblent, au moins au premier chef,
présenter des similarités avec elles.

Da Vinci Code s’appesantit sur
quelques-unes des idées classiques
(pour la plupart directement issues
de Holy Blood, Holy Grail)
prétendant que tout dans le
christianisme serait venu de sources
païennes. Langdon mentionne l’idée
de « transformation » et indique que
« les traces de religion païenne dans
la symbolique chrétienne sont



indéniables ». Il ajoute : « Les disques
solaires Égyptiens sont devenus les
auréoles des saints catholiques. Les
dessins stylisés représentant Isis
s’occupant de son fils Horus,
miraculeusement conçu, constituent
le schéma de nos images modernes
de la Vierge Marie berçant l’Enfant
Jésus. Presque tous les éléments du
rite catholique, tels que la mitre,
l’autel, la liturgie et la communion,
c’est-à-dire l’acte de « manger Dieu »,
ont été directement repris de
religions à mystères païennes
antérieures. » (p. 232)

Teabing ajoute que « rien dans le
christianisme n’est original » et
soutient que l’ancien dieu pré-
chrétien Mithra a été la source de
beaucoup des détails qui entourent la
personne et la vie du Christ : les
titres de « fils de Dieu » et de «
Lumière du monde », sa naissance le
25 décembre, sa mise au tombeau
dans une caverne, sa résurrection



trois jours plus tard. « D’ailleurs, le
25 décembre correspond également
au jour de la naissance d’Osiris,
d’Adonis et de Dyonisos, fait
remarquer l’historien. Le nouveau-
né Krishna se voit offrir de l’or, de
l’encens et de la myrrhe. Même le
jour sacré hebdomadaire du
christianisme a été volé aux païens
» (p. 232).

Ces affirmations suscitent un certain
nombre de problèmes. Non
seulement les chrétiens n’ont
emprunté ni idéologie, ni théologie,
mais de plus il n’y a que peu ou pas
de preuve que la plupart des
religions à mystère, telles que le culte
égyptien d’Isis et Osiris ou le culte de
Mithra, existaient sous la forme qui
est décrite dans Da Vinci Code et
dans Holy Blood, Holy Grail avant la
seconde moitié du premier siècle.
Ceci est un point important, car la
plus grande partie des témoignages
existants indiquent que les croyances



et pratiques de certaines religions à
mystère au cours des troisième et
quatrième siècles sont relues à la
lumière des croyances des chrétiens
du premier siècle, sans que ce
mouvement présomptueux ne soit
objectivement soutenu. Ces
affirmations sont réfutées en détail
par Ronald Nash dans The Gospel
and the Greeks, où il explique que les
méthodes utilisées pour établir un
lien entre paganisme et
christianisme font preuve de
négligence, voire de préjugés :

« Ce n’est pas avant d’arriver au
troisième siècle après Jésus-Christ
que l’on peut trouver suffisamment
de sources (c’est-à-dire d’information
sur les religions à mystère dans les
écrits de l’époque) pour permettre de
reconstituer de façon relativement
complète leur contenu. Beaucoup
trop d’écrivains utilisent cette source
tardive (postérieure à 200 après
Jésus-Christ) pour reconstruire



l’expérience des religions à mystère
au troisième siècle et ensuite en
déduire, sans faire montre d’esprit
critique, ce qu’ils pensent avoir été la
nature antérieure de ces cultes. Cette
pratique relève d’une conduite
académique particulièrement
mauvaise qui doit être réfutée. Une
information sur un culte qui est
rapportée plusieurs centaines
d’années après la fin de l’écriture du
canon du Nouveau Testament ne doit
pas permettre de déduire ce
qu’aurait été le statut de ce culte au
premier siècle. La question
fondamentale n’est pas l’influence
qu’ont pu avoir les religions à
mystère sur certaines parties de la
chrétienté après 400 après Jésus-
Christ, mais quel impact l’émergence
de ces religions a pu avoir sur le
Nouveau Testament au cours du
premier siècle » (Ronald Nash, « Was
the New Testament influenced by
Pagan Religions? », Christian
Research Journal, hiver 1994).



La réponse à cette dernière question
est tout simplement : « aucune ». En
fait, il existe des preuves
convaincantes que la plupart des
religions à mystère païennes
pourraient avoir utilisé des éléments
issus des croyances chrétiennes aux
deuxième et troisième siècles pour
les utiliser à leur compte, en
particulier au moment où la force et
l’attraction du christianisme
augmentaient sans cesse. « Il ne faut
pas émettre sans la critiquer la
supposition que les mystères ont
toujours influencé le christianisme,
dans la mesure où il est non
seulement possible mais même
probable que l’influence a eu lieu à
l’inverse, » indique l’historien Bruce
Metzger, spécialiste de l’histoire de
l’Église primitive (Historical and
Literary Studies: Pagan, Jewish, and
Christian). Le fait que la plupart des
auteurs refusent même de considérer
qu’il puisse exister une relation
réciproque indique qu’ils sont moins



intéressés par la vérité que par le fait
d’attaquer le christianisme à tout
prix.

Un grand nombre de spécialistes
soulignent à profusion que les
religions à mystère païennes étaient
différentes du christianisme à bien
des égards. Ces religions étaient
basées sur les cycles annuels de la
nature, elles mettaient l’accent sur
un savoir ésotérique (caché),
insistaient sur l’extase émotionnelle
plus que sur le dogme et la doctrine,
et leur but central était une
expérience mystique. Elles étaient
également très syncrétiques,
assimilant des éléments provenant
d’autres mouvements païens ou
abandonnant certaines croyances
sans s’attacher à un système de
croyances ou à un enseignement
définis, ce qui va à l’encontre de la
tradition apostolique défendue avec
tant d’ardeur par les chrétiens.
(Nash, The Gospel and the Greeks).



Plus important encore peut-être, il
existe un contraste marqué entre le
caractère mythologique des religions
à mystère païennes et le caractère
historique des Évangiles et des écrits
du Nouveau Testament. « En ce qui
concerne leur nature, une différence
essentielle entre le christianisme et
les Mystères se trouve dans la base
historique du premier, et le caractère
mythologique des seconds », écrit
Metzger dans son ouvrage de
référence intitulé Historical and
Literary Studies: Pagan, Jewish, and
Christian. Contrairement aux
divinités des Mystères, qui étaient
des figures brumeuses d’un passé
imaginaire, l’Être Divin auquel les
chrétiens vouaient un culte était
identifié comme une Personne ayant
réellement vécu sur terre seulement
peu de temps avant l’écriture des
premiers documents du Nouveau
Testament. Dès les premiers temps,
la foi chrétienne comprenait
l’affirmation que Jésus "avait été



crucifié sous Ponce Pilate." D’autre
part, Plutarque estime nécessaire de
prévenir la prêtresse Clea qu’elle ne
devait pas croire qu’aucune des
histoires [au sujet d’Isis et Osiris]
s’était réellement passée de la façon
dont on les racontait" (Metzger,
Historical and Literary Studies, 13).

Dans cet esprit, nous allons
maintenant examiner brièvement
certaines des religions païennes
auxquelles d’après Da Vinci Code
Constantin et l’Église auraient
emprunté ou volé des croyances
essentielles au cours du quatrième
siècle.

En parcourant le labyrinthe
mithriaque

Le mithriacisme, religion païenne,
était l’une des plus importantes
religions à mystères de l’Antiquité.
Bien qu’il y ait eu beaucoup de
débats érudits sur les origines
exactes du culte de Mithra, on admet



généralement qu’à l’origine, Mithra
était un dieu persan représenté sous
la forme d’une divinité bucolique
veillant sur le bétail. Le mithriacisme
ne fut pas introduit en Occident et
dans le monde méditerranéen avant
le premier siècle, au plus tôt, où il «
émergea comme l’une des plus
frappantes synthèses religieuses de
l’Antiquité : au cours des quatre
premiers siècles de l’ère chrétienne,
il a balayé le monde romain,
devenant la religion favorite des
légions romaines et de plusieurs
empereurs romains (Yuri
Stoyanov…)

Cette deuxième forme de culte,
contemporaine du christianisme,
réservée aux hommes seulement, a
été « souvent décrite comme une
sorte de franc-maçonnerie romaine
» (Stoyanov, 75). Au début du
troisième siècle, cette forme aurait
eu pour conséquence l’élévation de



Mithra au statut de Sol Invictus
(Soleil invincible).

Les érudits distinguent le tout
premier mithriacisme iranien de la
seconde forme romaine plus tardive,
alors que ceux qui s’efforcent
d’associer Mithra à Jésus ne font pas
cette distinction.

Cette absence de distinction
(volontaire ou non) entre les deux
formes de mithriacisme conduit à
intégrer les dernières croyances à la
forme primitive pré-chrétienne du
culte. Mais les croyances et les
pratiques mithriaques que le
christianisme est accusé « d’avoir
volé » ne furent pas en vogue avant
la fin du premier siècle, au plus tôt,
arrivant bien trop tard pour
influencer les Évangiles et leur
représentation de Jésus. Malgré les
nombreuses théories sur la manière
dont le mithriacisme s’est déplacé de
Perse à Rome, et comment il s’est



transformé en cours de route, il est
matériellement évident que «
l’épanouissement du mithriacisme
romain est survenu après la fixation
du canon des Écritures, bien trop
tard pour avoir eu la moindre
influence sur ce qui apparaît dans le
Nouveau Testament. De plus, aucun
monument relatif à ce culte ne peut
être daté avant 90 ou 100 après Jésus-
Christ. Et cette datation elle-même
demande de faire des hypothèses
extrêmement généreuses » (Nash, Le
Nouveau Testament). David Ulansey,
auteur des Origines des Mystères
mithriaques, conforte les hypothèses
de Nash : « Les vestiges les plus
anciens du culte remontent à
environ la fin du premier siècle
après Jésus-Christ et le mithriacisme
atteint le sommet de sa popularité au
cours du troisième siècle » (Les
mystères cosmiques de Mithra).

Le mithriacisme était très
syncrétique, englobant et



empruntant un éventail éclectique de
croyances et d’idées religieuses. Au
moment où il est devenu populaire
dans l’Empire romain, il était passé
d’une religion grand public à une
religion à mystères destinée à une
petite élite. « Finalement », écrit
Stoyanov, « cette nouvelle forme de
culte composite qui se développa et
fut largement diffuséedans le monde
romain, était pratiquement une
nouvelle religion à mystères dans
laquelle l’ancien noyau irano-
babylonien semble avoir été
remodelé et plaqué dans un moule
gréco-romain teinté de croyances
astrologiques et de spéculations
platoniciennes ».

De nombreuses et sérieuses
différences existent entre le mythe
de Mithra et les récits évangéliques
de la vie de Jésus. Dans certains
récits, Mithra est « né » en étant «
extrait d’un rocher comme par un
pouvoir magique caché. Il est montré



nu, à l’exception d’un bonnet
phrygien, brandissant un poignard et
une torche ». (Mithra, le dieu secret.
M.J. Vermaseren). Dans les légendes
perses, il est né d’une mère vierge,
Anahita, autrefois vénérée comme la
déesse de la fertilité, qui nageait dans
le lac Hamun, dans la province perse
de Sistan, où Zoroastre/Zarathoustra
avait laissé du sperme 400 ans plus
tôt. Les chrétiens croient que Jésus
est né d’une jeune fille vierge juive
par le pouvoir de l’Esprit Saint.

L’exploit qui marque la vie de Mithra
sur terre a été de capturer et de tuer
un taureau volé à la demande du
dieu Apollon pour symboliser le
renouveau de la vie au printemps.
Tandis que Mithra terrassait le
taureau, d’autres animaux se
joignaient à la mêlée. Après que
Mithra eut accompli sa mission,
Apollon et lui se querellèrent puis
finalement se réconcilièrent et
festoyèrent ensemble. (Peter Clark)



Les accomplissements qui ont
marqué la vie de Jésus furent sa mort
et sa Résurrection que les chrétiens
considèrent comme des faits
historiques qui se passèrent durant
le premier siècle en Palestine et non
dans un monde nébuleux et
mythique. Parmi les autres
différences, on peut citer d’un côté le
dualisme quasi gnostique du système
de croyances mithriaques et de
l’autre la croyance que l’âme
humaine a été déchue de son séjour
céleste et doit y retourner après une
période d’épreuves sur terre.

À l’origine, le mithriacisme n’avait
pas la conception d’un dieu mort et
ressuscité (Nash, l’Évangile des
Grecs…). Malgré ce que prétend le Da
Vinci Code, il n’y a aucun ancien récit
de Mithra mourant et étant enseveli «
dans un tombeau de pierre et
ressuscitant le troisième jour ». Cette
affirmation provient, en apparence,
directement ou indirectement, de



l’œuvre de Kersey Graves, Les seize
sauveurs crucifiés du monde (1875),
une œuvre de pseudo-érudition et de
polémique antichrétienne tellement
mauvaise que même les athées et les
agnostiques l’ont désavouée. Graves
écrit que plusieurs divinités
païennes, y compris Mithra le
Médiateur, de Perse, ont ressuscité
selon leur histoire respective, après
avoir été enterrés pendant trois
jours. Cependant Graves, comme às
on habitude ne fournit aucune
documentation. E.O. James,
professeur d’histoire et de
philosophie des religions à
l’Université de Londres, se réfère à
un ancien travail de Pseudo-Denis
lorsqu’il note que « au contraire des
autres divinités gréco-orientales, le
dieu-sauveur persan (Mithra) ne
passa pas lui-même de la mort à la
vie, bien que par son acte sacrificiel
(tuer un taureau) il ait été un «
donneur de vie ».



James observe plus tard que le
mithriacisme qui était un puissant
adversaire du christianisme durant
les troisième et quatrième siècles a
été vaincu par le christianisme, non
en étant absorbé, « mais parce que
l’Église était capable de rencontrer
ses adversaires sur le terrain solide
du fait historique ». Le christianisme
alla bien au-delà « de l’ancien cycle
des drames saisonniers avec son
arrière-plan polythéiste » et offrit
aux initiés un « renouveau de la vie
spirituelle et une rénovation des
perspectives… à un point jamais
atteint et hors de portée pour aucun
système rival. En conséquence, le
christianisme a finalement prévalu
parce qu’il offrait un don de la vie
différent de ceux proposés par les
cultes païens ».

Cadeaux de Noël, auréoles, Christ
enfant et autres détails



Apparemment, l’histoire de la
naissance de la divinité indienne
Krishna et des présents d’or,
d’encens et de myrrhe vient
également de Graves et de son
ouvrage The World's Sixteen
Crucified Saviors. Dans le septième
chapitre, Graves écrit :

« On nous dit que d’autres Sauveurs,
à leur naissance, ont reçu la visite à
la fois d’anges et de bergers, et
également d’« hommes sages » ou
tout au moins de grands hommes.
Krishna, le huitième avatar d’Inde
(1200 avant Jésus-Christ), ainsi que le
raconte le « chroniqueur inspiré » de
leur théocratie païenne, a reçu la
visite d’anges, de bergers et de
prophètes (avatars). «
Immédiatement après sa naissance, il
a reçu la visite d’un chœur de
devatas (anges), et a été entouré de
bergers, tous pénétrés de la certitude
de sa grandeur à venir. » On apprend
aussi que « de l’or, de l’encens et de



la myrrhe » lui ont été présentés en
guise de présents » (chapitre 7).

Graves omet fort opportunément de
fournir quelque source ou citation
que ce soit, et c’est l’une des raisons
pour lesquelles son livre est depuis
longtemps discrédité auprès des
spécialistes des religions qui
travaillent dans le domaine
comparatiste. Mais cela n’empêche
pas cette idée répandue de se
retrouver sur de nombreux sites
Internet, sans qu’aucun ne fournisse
de sources ni de citations (et ils ne
mentionnent que rarement le livre
de Graves). Il y a une bonne raison à
cette absence de preuve. Le
Bhagavad-Gita (1er siècle après
Jésus-Christ) ne fait pas mention de
l’enfance de Krishna, et les récits le
concernant que l’on trouve dans le
Harivamsa Purana (aux alentours de
300 après Jésus-Christ) et le
Bhagavata Purana (entre 800 et 900
après Jésus-Christ) ne font pas du



tout référence à des cadeaux. Et
même s’ils le faisaient, ces ouvrages
ont été écrits bien après la naissance
du Christ, ce qui rend cette
revendication absurde.

L’auréole, utilisée dans l’art chrétien,
l’était également dans un certain
nombre de cultures pré-chrétiennes,
y compris les cultures grecque et
romaine, pour différencier les
figures de dieux et de demi-dieux
(voir Oxford Dictionary of the
Christian). Les empereurs romains,
par exemple, apparaissaient sur les
pièces de monnaie auréolés de
lumière. Ceci constitue un bon
exemple de la façon dont les
chrétiens se sont peu à peu
approprié un élément culturel et
l’ont utilisé conformément à leur
théologie et leurs pratiques. Pour les
chrétiens, reprendre cet attribut est à
peu près aussi scandaleux que pour
les artistes plus tard de dépeindre
Jésus vêtu comme un philosophe ou



habillé d’un costume datant d’une
époque historique postérieure.
L’utilisation de l’auréole constituait
un choix naturel pour l’art chrétien
dans la mesure où Moïse comme
Jésus sont décrits dans la Bible avec
des visages rayonnants lorsque des
événements importants se sont
produits. Le visage de Moïse est
inondé de lumière lorsqu’il
redescend du mont Sinaï et en
présence de Dieu (Ex 34, 29-35), et au
moment de la Transfiguration, le
visage de Jésus « prit l’éclat du soleil,
ses vêtements devinrent lumineux de
blancheur » (Mat 17, 2). L’utilisation
des auréoles dans l’iconographie
chrétienne correspond tout
simplement au fait que les chrétiens
ont ressenti la pertinence d’un motif
artistique et l’ont employé en
fonction de leurs besoins spécifiques.

Langdon affirme que « les dessins
stylisés représentant Isis s’occupant
de son fils Horus miraculeusement



conçu sont devenus le schéma de nos
images modernes de la Vierge Marie
berçant l’enfant Jésus. » Il s’agit
d’une remarque surprenante,
puisque toute personne sensée
reconnaîtra que l’on peut
difficilement considérer l’image
d’une mère berçant son enfant
comme appartenant spécifiquement
à une culture ou à une religion. Les
artistes chrétiens ont sans aucun
doute copié les attitudes de
personnages de l’art païen, y compris
celles de mères ou de déesses berçant
leur enfant. L’une des plus anciennes
images de Marie fait partie d’une
fresque de la fin du 2e siècle ou du
début du 3e siècle retrouvée sur le
mur des catacombes de Priscille à
Rome, à laquelle le Pape Jean-Paul II
a fait référence dans une audience
générale le 23 mai 1990 (André
Grabar, Le Premier Art chrétien). La
Vierge et l’Enfant ont été dépeints de
bien des façons au cours de l’histoire,
chaque représentation reflétant la



culture du peintre ou du sculpteur
qui l’a exécutée.

Ainsi que Nash et d’autres l’ont fait
remarquer, la question centrale n’est
pas celle de la ressemblance, mais
des différences. La déesse égyptienne
Isis faisait partie d’un culte
polythéiste de la fertilité. Après
l’assassinat et le démembrement de
son mari Osiris, Isis part à la
recherche des morceaux de son
corps, les rassemble tous et lui
redonne vie, lui donnant accès non à
une vie terrestre mais à une vie
souterraine, comme « dieu mort
» (E.O. James, The Cult of the Mother-
Goddess). À l’origine, Isis était une
déesse parmi d’autres et Horus, son
fils, était l’un des huit dieux « de
l’ennéade » (James, op. cit.). Le culte
d’Isis s’est établi en Grèce aux
alentours du IVe siècle avant Jésus-
Christ, où elle est restée une déesse
de la fertilité, et est devenue une
divinité populaire dont on pouvait



trouver des temples dans de
nombreuses villes. Sous sa forme
hellénistique, le culte d’Isis était une
religion païenne à mystères dans
laquelle les adeptes étaient soumis à
des rites occultes et ésotériques.

Langdon affirme que « la mitre,
l’autel, la doxologie et la communion,
c’est-à-dire l’acte de "manger Dieu"
ont été directement repris de
religions à mystères païennes
antérieures ». Tout d’abord, il faut
encore une fois souligner que les «
religions à mystères », à proprement
parler, ne sont apparues qu’à la fin
du premier siècle au plus tôt, ce qui
fait qu’il était impossible pour les
premiers chrétiens de leur prendre,
emprunter ou voler beaucoup
d’éléments. Le mot « mitre » provient
du mot grec mitra, qui désigne un «
turban » ou un « bandeau ». C’est la
coiffe liturgique et l’un des insignes
de l’évêque (Oxford Dictionary of the
Christian Church). Elle n’est apparue



à l’Ouest qu’au milieu du 10e siècle et
n’a pas été utilisée par les évêques de
l’Est avant la prise de Constantinople
en 1453. À l’Est, elle semble dériver
de la couronne portée par les
empereurs byzantins ; à l’Ouest, elle
paraît être une variation sur une
coiffe non officielle, appelée
camelaucum, portée par le pape lors
de processions. Dans les deux cas, le
lien avec les religions à mystères est
inexistant.

Les autels constituent un élément
commun à de nombreuses religions,
et l’on peut trouver plus de trois
cents références à des autels dans
l’Ancien Testament. Ainsi, ce concept
d’autel n’était pas une nouveauté
pour les premiers chrétiens, qui
étaient tous Juifs, surtout dans la
mesure où l’autel du Temple était au
centre de la religion judaïque. Il n’est
pas surprenant de trouver plusieurs
références à des autels dans le
Nouveau Testament, y compris des



allusions à l’autel du Temple dans les
Évangiles (Mt 5, 23-24 ; 23, 18-20; Lc
1, 11) et à l’autel divin dans la salle
du trône de Dieu dans l’Apocalypse
(Ap 6, 9; 8, 3-5; 9:13; 11, 1; 14, 8; 16, 7).
On peut également mentionner ce
passage dans l’épître aux Hébreux : «
Nous avons un autel auquel n’ont pas
le droit de manger ceux qui restent
au service du tabernacle » (Hb 13,
10). Il s’agit probablement d’une
référence à la table eucharistique des
chrétiens, et un tel langage est aussi
communément employé par les
premiers Pères de l’Église. Par
exemple, Ignace d’Antioche (mort
aux environs de 110), écrivant à
l’église de Philadelphie, indique : «
Ayez soin de ne participer qu'à une
seule eucharistie car il n’y a qu’une
seule Chair de Notre Seigneur Jésus-
Christ, et un seul calice pour nous
unir en Son Sang, un seul autel,
comme un seul évêque avec le
presbyterium et les diacres, mes
compagnons de service. Ainsi, tout ce



que vous ferez, vous le ferez selon
Dieu. » (Lettre aux Philadelphiens).
D’autres références à l’autel chrétien
apparaissent dans les écrits de
Tertullien et de Cyprien.

Une doxologie est tout simplement
un hymne ou un discours de louange
et de gloire (de doxa, la gloire, et
logos, le mot). On trouve dans
presque toutes les religions des
déclarations concernant la gloire et
le pouvoir de la divinité, reflétant le
désir naturel de l’homme de
reconnaître ce qui est sacré et
différent. Traditionnellement, on
distingue trois types de doxologie
dans la chrétienté historique : la
Grande Doxologie, la Petite
Doxologie, et les Formes Métriques.
Langdon fait probablement allusion
à la Grande Doxologie, qui
commence par cette prière de
louange : Gloire à Dieu au plus haut
des cieux. Et paix sur la terre aux
hommes de bonne volonté. Nous



Vous louons, nous Vous bénissons,
nous Vous adorons, nous Vous
glorifions. Nous Vous rendons grâces
pour Votre gloire infinie. Seigneur
Dieu, Roi du ciel, ô Dieu, Père tout-
puissant. Seigneur fils unique, Jésus-
Christ. Seigneur Dieu, Agneau de
Dieu, Fils du Père. Qui effacez les
péchés du monde, ayez pitié de nous.
Qui effacez les péchés du monde,
recevez notre prière. Qui êtes assis à
la droite du Père, ayez pitié de nous.
Car vous êtes le seul Saint, le seul
Seigneur. Le seul Très-Haut, ô Jésus-
Christ. Avec le Saint-Esprit, dans la
gloire de Dieu le Père. Amen.

Le langage de cette prière provient
directement de passages du Nouveau
Testament, et il reflète tout entier les
croyances uniques des chrétiens. Un
tel langage ne venait pas, c’est
évident, des païens qui étaient pour
la plupart polythéistes et qui ne
croyaient ni en la Trinité, ni en la
divinité de Jésus-Christ.



L’allusion de Langdon à l’acte de «
manger Dieu » est certainement une
référence au culte de Mithra,
puisqu’il s’agit de la seule religion à
mystères à inclure une célébration
ressemblant à l’Eucharistie (Nash,
The Gospel and the Greeks). La
plupart des autres Mystères, tel le
culte d’Orphée, ne comprenaient
même aucun repas sacré. Dans son
ouvrage de religion comparée, E.O.
James écrit que « la vision du sacré
[des chrétiens] différait de celle des
païens sur un certain nombre de
points essentiels. À ce que l’on sait,
les initiés dans ces cultes n’étaient
pas baptisés au nom du dieu-sauveur
ou de la déesse, et ils ne recevaient
pas non plus de don spirituel
consécutif à cette purification. »
Jones poursuit en indiquant que
l’Eucharistie chrétienne était
intimement liée à une vie de sainteté
et de pureté, alors que « en principe
l’initiation à un culte à Mystères était
une fin en soi, indépendamment de



considérations éthiques » (Jones,
Comparative Religion).

Dans le mythe de Mithra, le dieu ne
meurt même pas, il est un dieu
rédempteur pour avoir tué un
taureau. Les initiés au culte de
Mithra mettaient en scène cet
épisode mythologique et le sang d’un
taureau sacrifié était répandu sur les
initiés au cours de la cérémonie. Aux
stades supérieurs de ce culte, les
membres participaient à un repas
sacré de pain et d’eau (ou de vin,
mais ce détail est encore matière à
débat), mais rien ne permet
d’affirmer que les participants
considéraient qu’ils « mangeaient
Dieu. » On ne sait que peu de choses
sur ce repas, ce qui rend toute
comparaison exhaustive avec la
communion chrétienne difficile.

Néanmoins, le contexte et le
caractère juif du repas de Pâques, la
dernière Cène, et de l’eucharistie



chrétienne sont des éléments qui
structurent les rites et sacrements
chrétiens, et non païens. « Sous la
plupart des angles, écrit Metzger, le
caractère juif du cadre, du
personnage, et de la piété qui
transparaît dans ce rite est
omniprésent dans tous les récits sur
l’origine de la Cène ». Ce caractère
juif a été étudié par Jean Daniélou
dans sa remarquable étude, La Bible
et la liturgie :

« L’Eucharistie est l’accomplissement
du repas du culte juif. Elle représente
donc, comme le faisaient ces repas
[communautaires juifs], l’adhésion
aux bienfaits de l’Alliance… En fait,
le repas au cours duquel le Christ
institue l’Eucharistie semble avoir
été un repas rituel, appelé chaboura,
qu’il est coutume de célébrer dans les
communautés juives… C’est donc
dans ce cadre du repas sacré juif que
le Christ a mis en place le repas de la
Nouvelle Alliance, de la même façon



que c’est dans le cadre de la
commémoration juive de Pasch qu’Il
est mort sur la Croix »

Le Dimanche et le jour de Noël

Teabing affirme que « même le jour
de culte hebdomadaire chrétien a été
volé aux païens. » (Da Vinci Code,
232). Ceci est faux. Fausse également
la déclaration de Langdon selon
laquelle à l’origine, les chrétiens
célébraient le sabbat juif (le samedi)
mais le changèrent au dimanche sous
l’influence de Constantin, de sorte
qu’il « coïncide avec la vénération
païenne du jour du soleil. » (p. 232-3)

Ceci impliquerait que pendant
presque trois cents ans, jusqu’au
règne de Constantin, les chrétiens
auraient célébré leur liturgie le
samedi. Mais les chrétiens du
Nouveau Testament fêtaient déjà le
dimanche, ou « jour du Seigneur »,
comme cela est décrit dans
l’Apocalypse 1, 10. Ceci pour honorer



le jour où Jésus vaincu la mort par sa
résurrection ; ayant été crucifié un
vendredi, sa résurrection eut lieu le
troisième jour (cf. Mc, 16 -2) – le jour
après le sabbat, ou dimanche (le
sabbat étant le seul jour de la
semaine auquel les juifs donnaient
un nom les autres jours étaient
simplement dénombrés : « premier
jour », « deuxième jour », etc.) On fait
référence à cette pratique dans les
Actes des Apôtres 20, 7 : « Le premier
jour de la semaine, comme nous
étions assemblés pour la fraction du
pain, Paul qui devait partir le
lendemain, s’entretint avec les
disciples et prolongea son discours
jusqu’à minuit. ». L’apôtre Paul
mentionne dans sa première lettre
aux Corinthiens (1 Co 16, 2) que la
collecte et les offrandes devaient être
mises de côté et épargnées le premier
jour de la semaine. Ceci indique que
les premiers chrétiens considéraient
le lendemain du jour du sabbat juif,



comme le plus important de la
semaine.

Nombreuses sont les références des
premiers Pères de l’Église à la
pratique religieuse des premiers
chrétiens « le jour du Seigneur » (ou
« Dies Dominica », comme cela fut
ensuite connu en Occident).

Ignace d’Antioche écrit vers l’an 110,
« Comment pourrions-nous vivre
sans ce mystère dont nous avons
reçu la foi et dans lequel nous
persévérons pour être trouvés
authentiques disciples du Christ,
notre seul Maître, lui, du moment
que les prophètes aussi, étant ses
disciples dans l'Esprit, l'attendaient
comme maître, si ceux qui vivaient
dans l'ancien état des choses sont
venus à une nouvelle espérance,
n'observant plus le sabbat mais
vivant selon le jour du Seigneur, jour
où notre vie s'est levée par Lui et par
sa mort ? » (Épître aux Magnésiens).



L’Épître de Barnabé, qui a
probablement été écrite avant la fin
du premier siècle, affirme « C’est la
raison pour laquelle nous observons
aussi le huitième jour par des
réjouissances, jour où Jésus est aussi
ressuscité des morts et s’est
manifesté puis est monté Ciel ». On
trouve de nombreuses références au
« huitième jour » dans les écrits des
Pères de l’Église, comme Daniélou le
souligne dans « La Bible et la Liturgie
» - chap. 15, « Le jour du Seigneur »
et au chapitre 16 « Le huitième jour
». Daniélou souligne simplement que
« Le jour du Seigneur est une
institution purement chrétienne ; on
ne peut trouver son origine que dans
le fait de la Résurrection du Christ le
jour suivant le sabbat. ». Une des
première autres références - non-
canonique - au jour du Seigneur se
trouve dans la Didaché : « Et le jour
du Seigneur, après vous être
rassemblés, rompez le pain, et offrez
l’Eucharistie, ayant d’abord confessé



vos péchés, de sorte que votre
sacrifice soit pur » (14,1.). St Justin,
martyr, écrivant au milieu du
deuxième siècle, fait la première
référence, chez un écrivain chrétien,
au « dimanche ». Les références
précédentes ne parlaient que du jour
du Seigneur.

Brown semble penser qu’à partir du
moment où l’observance du
dimanche en tant que jour de repos
n’était pas sanctionnée par les
autorités civiles avant le quatrième
siècle, le dimanche n’a pas pu être
observé avant cette date. Mais plus
de cent ans plus tôt, autour de l’an
200, Tertullien écrit à propos du
dimanche en tant que jour de repos,
« Nous, quoi qu’il en soit — comme
nous l’a enseigné la tradition — le
jour de la Résurrection de notre
Seigneur, gardons nous non
seulement de nous agenouiller, mais
de toute posture, ou attitude de
sollicitude, délaissant même nos



affaires… de sorte de ne laisser
aucune place au démon. » (De Orat.,
XXXIII ; cf. Ad nation., I, XIII ;
Apolog., XVI). Le Concile d’Elvire, un
concile local d’Espagne réuni autour
de 303, décréta que le dimanche
devait être un jour spécial de culte et
de repos, affirmant : « Si quelqu’un
dans la ville négligeait de se rendre à
l’église trois dimanche de suite, il
faudrait l’excommunier durant une
courte période, de sorte qu’il puisse
être corrigé (canon XXI). Deux
décennies plus tard, en 321,
Constantin déclara officiellement le
dimanche jour de repos dans
l’Empire Romain « commandant de
s’abstenir de travailler, y compris
dans les affaires légales, pour les
gens des villes, mais permettant les
travaux de la ferme ». (Oxford
Dictionnary of the Christian Church
»). Dès lors que les chrétiens
considéraient Jésus « le Soleil de
Justice » (Mal 4, 2) cité dans l’Ancien
Testament, et « La lumière du monde



» (Jn 8, 12 ; 9, 5) ils pensèrent que le
Vrai Dieu remplacerait le vieux dieu
romain du Soleil. Saint Jérôme écrit
(345-420) « Le jour du Seigneur, le
jour de la Résurrection, le jour des
chrétiens est notre jour. C’est pour
cela qu’Il est appelé le jour du
Seigneur : car c’est ce jour-là que le
Seigneur est monté victorieux auprès
du Père. Si les païens l’appellent jour
du soleil, nous aussi nous le
confessons volontiers : car
aujourd’hui s’est levée la lumière du
monde, aujourd’hui est apparu le
soleil de justice dont les rayons
apportent le salut. » (St Jérôme, cité
dans le Catéchisme de l’Église
Catholique).

Les chrétiens ont-ils pris le 25
décembre « anniversaire d’Osiris,
d’Adonis et de Dionysos » comme
date de célébration de la naissance
de Jésus ? Beaucoup de chrétiens ont
globalement adhéré à cette opinion
et ont souligné que les chrétiens



s’étaient appropriés cette importante
fête païenne comme pour montrer la
supériorité du Vrai Dieu fait Homme,
Jésus. Récemment, cependant,
quelques érudits ont avancé que le
25 décembre n’avaient pas été repris
des païens par les chrétiens mais
vice-versa.

Dans un article du magazine «
Touchstone » intitulé « Calculating
Christmas » William J. Tighe,
professeur d’Histoire, explique «
l’idée d’une date prise aux païens fut
avancée par deux chercheurs de la
fin du XVII et du XVIII siècle. Paul
Ernst Jablonski, un allemand
protestant, souhaitait montrer que la
célébration de la naissance du Christ
le 25 décembre était l’une des
nombreuses paganisations du
christianisme que l’Église du IVe
siècle avait embrassée, l’une des
nombreuses dégénérescences qui ont
transformé le pur christianisme
apostolique en catholicisme. Dom



Jean Hardouin, moine bénédictin, a
cherché à démontrer que l’Église
Catholique avait adopté des fêtes
païennespour des fins chrétiennes,
sans paganiser l’Évangile. »

Tighe souligne qu’aucun des cultes
romains n’avait de célébration
majeure le 25 décembre. C’est
l’empereur Aurélien (270-275) qui «
semble avoir promu l’établissement
de la fête de « la naissance du Soleil
Invincible » comme moyen d’unifier
les différents cultes païens de
l’Empire Romain autour de la
commémoration de la « renaissance
» annuelle du soleil…. En créant la
nouvelle fête, il souhaitait que le
début de l’allongement de la lumière
du jour et la fin de l’allongement de
la nuit, le 25 décembre, soit le
symbole de l’espoir d’une « re-
naissance » ou d’un perpétuel
rajeunissement de l’Empire Romain,
fruit d’un maintien du culte des
dieux dont la protection (selon les



Romains) avait conduit Rome à la
grandeur et à la domination du
monde. »

Une fois que le christianisme se fut
séparé du judaïsme (spécialement
après la destruction du temple de
Jérusalem en 70 après Jésus-Christ) et
émergea comme religion unique, il
chercha à calculer la date exacte du
jour de la naissance de Jésus. Une
certaine confusion régnait alors, due
aux différents calendriers ; après de
nombreux débats et difficultés
diverses, les chrétiens d’Orient
choisirent le 6 avril et les chrétiens
d’Occident le 25 mars pour la date de
la crucifixion de Jésus. À ce sujet,
l’ancienne et obscure notion d’un «
âge intégral » fit son apparition : il
s’agissait d’une croyance selon
laquelle les prophètes de l’Ancien
Testament mourraient soit à la même
date que celle de leur naissance, soit
à celle de leur conception. La
majorité des chrétiens acceptaient le



6 avril ou le 25 mars comme la date
de conception de Jésus, arrivant ainsi
au 6 janvier (Orient) et au 25
décembre (Occident) pour sa date de
naissance. Bien que ces dates ne
fussent devenues « officielles » qu’à
la fin du IVe siècle, elles furent
célébrées sous Aurélien et
Constantin. Ainsi, affirme Tighe, « la
fête païenne que l’empereur
Aurélien institua à cette date en l’an
274 ne constituait pas seulement la
volonté d’utiliser le solstice d’hiver
pour faire un geste politique mais
une quasi-tentative de donner une
signification païenne à une date
d’importance pour les romains
devenus chrétiens. Les chrétiens, à
leur tour, purent à une date
ultérieure se réapproprier la fête
païenne de « la naissance du Soleil
Invincible » pour faire référence à
cette occasion à la naissance du
Christ, à la naissance du « Soleil de
Salut » ou au « Soleil de Justice ».



Il ne fait aucun doute que les
premiers chrétiens évoluant dans un
culture païenne et influencés par le
paganisme, aient utilisé parfois les
mêmes termes et mobiles que leurs
voisins païens en décrivant leurs
croyances. Mais le succès de la foi
chrétienne était impossible à ignorer
pour les païens et certains d’entre
eux pensèrent à en emprunter ses
idées ; ou tout au moins, sa
terminologie dans leurs rites et leurs
pratiques.

Que s’est-il réellement passé au
Concile de Nicée ?

Brown fait plusieurs remarques
trompeuses à propos du Concile de
Nicée, y compris l’affirmation (faite
par Teabing, qui apparemment n’a
jamais étudié ni l’histoire ancienne
ni celle de l’Église) que c’est le lieu où
l’on déclara pour la première fois
que Jésus était de nature divine. Il est
impossible de faire ici toute l’histoire



du Concile de Nicée qui se réunit en
325. Un bref rappel des faits de base
suffira à montrer l’énormité des
affirmations faites dans Da Vinci
Code.

Le Concile de Nicée fut le premier
concile œcuménique rendu possible
par le soutien de Constantin et son
désir de mettre fin aux divisions et
controverses que causait l’hérésie
arienne. Arius (260-336) était un
prêtre originaire d’Alexandrie connu
pour ses prédications et son style de
vie ascétique. Aux environ de 319, il
attira l’attention en prêchant que
Jésus n’était pas pleinement divin
mais qu’il était inférieur au Père.
Arius soutenait que le Fils n’avait pas
existé de toute éternité mais qu’il
était un être créé engendré par le
Père en tant qu’instrument d’abord
de création puis de salut. Autrement
dit, Arius croyait que Jésus, le Fils de
Dieu, n’était pas Dieu par nature



mais était au contraire un dieu
inférieur.

Cette croyance fut condamnée par
l’évêque Alexandre au cours d’un
synode réuni à Alexandrie aux
environs de 320, où quatre-vingt-dix
huit évêques sur cent votèrent contre
les positions d’Arius. Cependant, les
enseignements du prêtre éveillèrent
l’intérêt et se répandirent
rapidement, en partie grâce à
l’utilisation intelligente de refrains
faciles à retenir proclamant ses
doctrines et grâce aussi au soutien
d’Eusèbe, l’évêque de Césarée et l’un
des grands savants de son temps. Les
idées d’Arius s’avérèrent si
populaires et dérangeantes que
Constantin décida de réunir les
évêques et de mettre fin à la
controverse. Il souhaitait avant tout
l’unité plus que la précision
théologique, mais il comprit de cette
dernière dépendait la première.



Le 20 mai 325, un certain nombre
d’évêques dont la grande majorité
venait d’Orient se réunit à Nicée
(aujourd’hui, Iznik, au nord de
Constantinople). Le concile dura
jusqu’au 25 juillet de la même année.
Le nombre d’évêques présents est
traditionnellement fixé à 318, sans
doute un chiffre symbolique (cf..
Gen. 14,14) ; le chiffre réel fut
vraisemblablement entre 220 et 250
(Oxford Dictionary of The Christian
Church). Pour des raisons de santé, le
pape ne put se déplacer, mais il
envoya deux diacres pour le
représenter. « La plus grande partie
des membres du Concile venaient
des provinces de l’Empire où l’on
s’exprimait en grec » écrit A.H.M.
Jones. « La plupart d’entre eux
étaient de simples pasteurs qui, tout
naturellement, n’appréciaient pas le
moindre changement dans la foi
qu’on leur avait enseignée et qui
éprouvaient peu de sympathie pour
les paradoxes d’Arius. Plusieurs



pouvaient se vanter d’avoir le titre
de ‘confesseur’, ayant subi la prison,
la torture et les travaux forcés à
cause de leur foi ».

Ce caractère fruste et éprouvé de la
plupart des évêques est totalement
contraire au sous-entendu de Da
Vinci Code, à savoir que les évêques
acceptèrent humblement tout ce que
leur dit l’empereur. Plusieurs de ces
évêques étaient des survivants de la
persécution de Dioclétien. Peut-on
raisonnablement penser qu’ils
allaient accepter sans broncher que
Constantin changeât les articles de
foi pour lesquels ils avaient déjà
souffert et pour lesquels ils étaient
prêts à mourir ? Constantin, bien que
très impliqué dans le Concile, savait
que sa place n’était pas celle d’un
théologien ou d’un érudit mais qu’il
était là pour aider à faciliter une
réunion aussi structurée et
productive que possible. Après tout,
une des forces de la culture romaine,



c’était l’organisation. Les Grecs, par
ailleurs, étaient plus versés dans les
matières de nuance et de détails
théologiques.

Dans Da Vinci Code, Teabing affirme
qu’au Concile de Nicée, Jésus fut
reconnu comme « le Fils de Dieu » (p.
233). C’est faux. Cette affirmation
vient aussi de Holy Blood, Holy Grail,
qui soutient : « Ce qui est le plus
important, c’est que le Concile de
Nicée décida, aux voix, que Jésus
était un dieu, pas un prophète mortel
». L’ironie est que Arius croyait que
Jésus était un dieu mais pas
pleinement Dieu. Comme nous
l’avons déjà noté, les Évangiles se
réfèrent à Jésus comme étant le Fils
de Dieu plus d’une quarantaine de
fois, et cette description est souvent
utilisée par les premiers Pères de
l’Église. Ainsi le Concile de Nicée a
ratifié encore plus clairement et de
façon définitive la croyance
constante de l’Église. Cela a déjà été



dit, la croyance dans la divinité du
Christ remonte aux tous premiers
jours de la chrétienté. Le Concile de
Nicée s’est concentré sur la définition
de la relation entre le Père et le Fils
et la condamnation des idées d’Arius
qui auraient impliqué ou affirmé
clairement que le Fils était inférieur
au Père, un être créé et un dieu
inférieur. Le Catéchisme de l’Église
Catholique résume de façon
compétente ce problème de base : «
Le premier Concile œcuménique de
Nicée en 325 professe dans son credo
que ‘le Fils de Dieu est engendré et
non pas créé, de même nature que le
Père » et a condamné Arius qui avait
affirmé que le Fils de Dieu ‘était venu
de choses qui n’étaient pas’ et qu’il
provenait ‘d’une autre substance’
que celle du Père » (CEC 465).

Quant au « vote relativement serré »,
c’est le produit de l’imagination de
Teabing et de Brown. Seuls deux
évêques sur quelque 250 votèrent en



faveur des positions d’Arius – plus de
99% des évêques maintinrent que le
Fils était égal au Père et
consubstantiel. Même Holy Blood,
Holy Grail, qui semble avoir été la
source principale de Brown sur ce
sujet, ne se trompe pas,
reconnaissant dans une note
concise : « 218 pour, 2 contre ».
L’ouvrage ajoute aussi « Le Fils fut
alors déclaré égal au Père ». Pas tout
à fait. « Il fut déclaré être
consubstantiel ; il reste une personne
séparée. Une fois encore, la version
embellie de Brown est non
seulement incorrecte mais
complètement opposée à la vérité.

Teabing affirme aussi que pendant le
Concile, « plusieurs aspects de la
chrétienté » firent l’objet de débats et
de votes. La formulation implique
que ces « aspects », d’une certaine
façon, étaient nouveaux et uniques ;
la liste énumère « la date de Pâques,
le rôle des évêques, l’administration



des sacrements et, bien sûr, la
divinité de Jésus ». Les vingt canons,
ou lois, du concile furent en réalité
assez prosaïques et furent « en
grande partie, une répétition de
mesures adoptées onze ans
auparavant au concile latin tenu en
Arles, en Gaule » (Philip Hughes, The
Church in Crisis, A History of The
General Councils). Cinq des canons
traitaient du problème délicat de
ceux des chrétiens qui s’étaient
séparés de l’Église pendant les
persécutions récentes, donnant des
directives pour la pénitence, le
retour à la Sainte Communion et
autres. Deux autres canons traitaient
de la réadmission des schismatiques
hérétiques : les Novatiens et les
disciples de Paul de Samosate, ancien
évêque d’Antioche qui avait été
déposé en 268 en raison d’activités
criminelles et pour avoir prêché
l’hérésie. Quelque dix canons
traitaient de problèmes relatifs au
clergé : « Personne ne pourra être



ordonné s’il s’est fait châtrer, ni
personne converti tout récemment…
Aucun clerc, évêque, prêtre ou diacre
ne changera de diocèse. Il est interdit
aux clercs de percevoir des intérêts
sur un prêt financier et, en cas
d’infraction, ils seront démis
» (Hughes, The Church in Crisis).
D’autres canons traitaient de
questions de juridiction pour les trois
sièges les plus célèbres de l’ancienne
Église : Alexandrie, Antioche et
Jérusalem.

Le problème de Pâques et de sa date
était assez compliqué ; il fut traité
pendant le Concile parce que
l’empereur souhaitait l’unification en
matière d’observance religieuse. À
l’époque, les églises de différentes
régions célébraient Pâques à des
dates différentes. La confusion était
due en partie au calendrier lunaire
des Juifs et à l’antagonisme de
certains chrétiens à l’égard des Juifs,
refusant de célébrer Pâques le même



jour que la Pâque juive [pour plus de
détails, voir l’article de
l’Encyclopédie Catholique sur ce
sujet]. Le concile chercha à imposer
une date unique, mais les résultats
furent mitigés et la controverse
devait durer pendant plusieurs
siècles. Dans ce cas comme dans le
cas des canons, aucune question de
dogme ne fut traitée. Il s’agissait de
questions de discipline, liées à des
questions de vie quotidienne et de
problèmes de pastorale concrets
auxquels l’Église devait faire face au
milieu de la confusion, de conditions
qui changeaient rapidement et de
bouleversements culturels.

Conclusion

Au cours de nos recherches pour la
rédaction de cette critique, nous
avons été sidérés par l’audace des
affirmations incorrectes voire
complètement erronées de Brown à
propos de pratiquement tout



événement ou personnage historique
sur lequel il écrit. Il n’est pas exagéré
de dire qu’on est surpris de trouver
des remarques correctes sur ces
éléments, et c’est chose rare. Certains
se demanderont pourquoi il faut
s’inquiéter d’un ouvrage de fiction :
la façon qu’a Brown de prétendre
que son roman est fondé sur des
recherches méticuleuses et des faits
historiques, les réactions
extrêmement élogieuses et positives
que Da Vinci Code a suscitées
rendent cette mise au point
indispensable. C’est particulièrement
indispensable dans la mesure où tant
de gens, catholiques ou non, sont
désarçonnés par la présentation que
ce roman fait de l’histoire de l’Église
et où beaucoup admettent que leur
foi a été ébranlée en lisant ce best-
seller.

par Carl E. Olson et Sandra
Miesel



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/decrypter-le-da-
vinci-code-2eme-partie/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/decrypter-le-da-vinci-code-2eme-partie/
https://opusdei.org/fr/article/decrypter-le-da-vinci-code-2eme-partie/
https://opusdei.org/fr/article/decrypter-le-da-vinci-code-2eme-partie/

	Décrypter le Da Vinci Code (2ème partie)

