
opusdei.org

« Dans l’étable de
Bethléem, le ciel et
la terre se
rejoignent. »

Nous vous proposons l'homélie
prononcée par Benoît XVI le 24
décembre, au cours de la messe
de Minuit

26/12/2007

Chers Frères et Sœurs, 

« Pour Marie, arrivèrent les jours où
elle devait enfanter. Et elle mit au
monde son fils premier-né; elle



l’emmaillota et le coucha dans une
mangeoire, car il n’y avait pas de
place pour eux dans la salle
commune » (cf. Lc 2, 6ss). De manière
toujours nouvelle, ces mots nous
touchent le cœur. Il est arrivé le
moment annoncé par l’Ange à
Nazareth : « Tu vas enfanter un fils ;
tu lui donneras le nom de Jésus. Il
sera grand, il sera appelé Fils du
Très-Haut » (cf. Lc 1, 31). Il est arrivé
le moment attendu par Israël depuis
tant de siècles, durant tant d’heures
sombres – le moment attendu en
quelque sorte par toute l’humanité à
travers des figures encore confuses :
le moment où Dieu prendrait soin de
nous, où il ne serait plus caché, où le
monde deviendrait sain et où il
renouvellerait tout. Nous pouvons
imaginer par quelle préparation
intérieure, avec quel amour Marie
est allée au devant de cette heure. La
courte notation « elle l’emmaillota »
nous laisse entrevoir une part de la
joie sainte et de l’empressement



silencieux de cette préparation. Les
langes étaient prêts pour que l’enfant
puisse être bien accueilli. Mais dans
la salle commune, il n’y avait pas de
place. D’une certaine façon,
l’humanité attend Dieu, elle attend
qu’il se fasse proche. Mais quand
arrive le moment, il n’y a pas de
place pour lui. Elle est si occupée
d’elle-même, elle a besoin de tout
l’espace et de tout le temps de
manière si exigeante pour ses
propres affaires qu’il ne reste rien
pour l’autre – pour le prochain, pour
le pauvre, pour Dieu. Et plus les
hommes deviennent riches, plus ils
remplissent tout d’eux-mêmes. Et
moins l’autre peut y entrer.

Dans son Évangile, saint Jean, allant
à l’essentiel, a approfondi la brève
allusion de saint Luc sur la situation
à Bethléem : « Il est venu chez les
siens, et les siens ne l’ont pas reçu
» (1, 11). Cela concerne d’abord
Bethléem : le Fils de David vient dans



sa ville, mais il doit naître dans une
étable, parce que, dans la salle
commune, il n’y a pas de place pour
Lui. Cela concerne ensuite Israël :
l’envoyé vient chez les siens, mais on
ne le veut pas. Cela concerne en
réalité l’humanité tout entière : Celui
par lequel le monde a été fait, le
Verbe créateur, entre dans le monde,
mais il n’est pas écouté, il n’est pas
accueilli.

Ces paroles, en définitive, nous
concernent nous, chacun en
particulier et la société dans son
ensemble. Avons-nous du temps pour
le prochain qui a besoin de notre
parole, de ma parole, de mon
affection ? Pour la personne
souffrante qui a besoin d’aide ? Pour
le déplacé ou le réfugié qui cherche
asile ? Avons-nous du temps et de
l’espace pour Dieu ? Peut-il entrer
dans notre vie ? Trouve-t-il un espace
en nous, ou avons-nous occupé pour
nous-mêmes tous l’espace de notre



réflexion, de notre agir, de notre
vie ?

Grâce à Dieu, l’élément négatif n’est
pas l’unique ni l’ultime que nous
trouvons dans l’Évangile. De même
qu’en Luc nous rencontrons l’amour
de la Vierge Mère Marie et la fidélité
de saint Joseph, la vigilance des
bergers ainsi que leur grande joie, de
même qu’en Matthieu nous assistons
à la visite des Mages, pleins de
sagesse, venus de loin, de même
aussi Jean nous dit : « Mais à tous
ceux qui l’ont reçu, … il leur a donné
de pouvoir devenir enfants de Dieu
» (1, 12). On trouve des personnes qui
l’accueillent et ainsi, à partir de
l’étable, de l’extérieur, grandit
silencieusement la maison nouvelle,
la cité nouvelle, le monde nouveau.
Le message de Noël nous fait
reconnaître l’obscurité d’un monde
clos, et il illustre ainsi, sans aucun
doute, une réalité que nous
rencontrons quotidiennement. Mais



il nous dit aussi que Dieu ne se laisse
pas mettre dehors. Il trouve un
espace, même s’il faut entrer par une
étable; on trouve des personnes qui
voient sa lumière et qui la
transmettent. A travers la parole de
l’Évangile, l’Ange nous parle à nous
aussi et, dans la sainte liturgie, la
lumière du Rédempteur entre dans
notre vie. Que nous soyons bergers
ou sages – sa lumière et son message
nous appellent à nous mettre en
chemin, à sortir de notre
enfermement dans nos désirs et dans
nos intérêts, pour aller à la rencontre
du Seigneur et pour l’adorer. Nous
l’adorons en ouvrant le monde à la
vérité, au bien, au Christ, au service
des personnes marginalisées, dans
lesquelles Lui nous attend.

Dans certaines représentations de la
Nativité à la fin du Moyen-Âge et au
début de l’époque moderne, l’étable
apparaît comme un palais un peu
délabré. Si l’on peut encore en



reconnaître la grandeur d’autrefois,
il est maintenant en ruines, les murs
sont effondrés – il est précisément
devenu une étable. Bien que n’ayant
aucun fondement historique, cette
interprétation exprime cependant
sur un mode métaphorique quelque
chose de la vérité qui se cache dans
le mystère de Noël. Le trône de
David, auquel était promis une durée
éternelle, est vide. D’autres exercent
leur domination sur la Terre Sainte.
Joseph, le descendant de David, est
un simple artisan; le palais est, de
fait, devenu une cabane. David lui-
même était à l’origine un pasteur.
Quand Samuel le chercha en vue de
l’onction, il semblait impossible et
contradictoire qu’un jeune berger
comme lui puisse devenir celui qui
porterait la promesse d’Israël. Dans
l’étable de Bethléem, de là où
précisément tout est parti, la royauté
davidique renaît de façon nouvelle –
dans cet enfant emmailloté et couché
dans une mangeoire. Le nouveau



trône d’où ce David attirera le monde
à lui est la Croix. Le nouveau trône –
la Croix – correspond au nouveau
commencement dans l’étable. Mais
c’est précisément ainsi qu’est
construit le vrai palais de David, la
véritable royauté. Ce nouveau palais
est tellement différent de la façon
dont les hommes imaginent un palais
et le pouvoir royal. Il est constitué
par la communauté de ceux qui se
laissent attirer par l’amour du Christ
et, avec Lui, deviennent un seul
corps, une humanité nouvelle. Le
pouvoir qui vient de la Croix, le
pouvoir de la bonté qui se donne –
telle est la véritable royauté. L’étable
devient palais – à partir de ce
commencement, Jésus édifie la
grande et nouvelle communauté
dont les anges chantent le message
central à l’heure de sa naissance : «
Gloire à Dieu au plus haut des cieux
et paix sur la terre aux hommes, qu’il
aiment », aux hommes qui déposent
leur volonté dans la sienne, devenant



ainsi des hommes de Dieu, des
hommes nouveaux, un monde
nouveau.

Dans ses homélies de Noël, Grégoire
de Nysse a développé la même
perspective en partant du message
de Noël dans l’Évangile de Jean : « Il a
planté sa tente parmi nous » ( 1, 14).
Grégoire applique ce mot de tente à
la tente de notre corps, devenu usé et
faible, toujours exposé à la douleur
et à la souffrance. Et il l’applique au
cosmos tout entier, lacéré et défiguré
par le péché. Qu’aurait-il dit s’il avait
vu les conditions dans lesquelles se
trouvent aujourd’hui la terre en
raison de l’utilisation abusive des
ressources et de leur exploitation
égoïste et sans aucune précaution ?
De manière quasi prophétique,
Anselme de Canterbury a un jour
décrit par avance ce que nous voyons
aujourd’hui dans un monde pollué et
menacé dans son avenir : « Tout ce
qui avait été fait pour servir à ceux



qui louent Dieu était comme mort,
avait perdu sa dignité. Les éléments
du monde étaient oppressés, avaient
perdu leur splendeur à cause de
l’excès de ceux qui les asservissaient
à leurs idoles, pour lesquelles ils
n’avaient pas été créés » (PL 158, 955
ss). Ainsi, selon la vision de Grégoire,
dans le message de Noël, l’étable
représente la terre maltraitée. Le
Christ ne reconstruit pas un palais
quelconque. Il est venu pour
redonner à la création, au cosmos, sa
beauté et sa dignité : c’est ce qui est
engagé à Noël et qui fait jubiler les
anges. La terre est restaurée
précisément par le fait qu’elle est
ouverte à Dieu, qu’elle retrouve sa
vraie lumière; et, dans l’harmonie
entre vouloir humain et vouloir
divin, dans l’union entre le haut et le
bas, elle retrouve sa beauté, sa
dignité. Aussi, la fête de Noël est-elle
une fête de la création restaurée. À
partir de ce contexte, les Pères
interprètent le chant des anges dans



la Nuit très sainte : il est l’expression
de la joie née du fait que le haut et le
bas, le ciel et la terre se trouvent de
nouveau unis ; que l’homme est de
nouveau uni à Dieu. Selon les Pères,
le chant que désormais les anges et
les hommes peuvent chanter
ensemble fait partie du chant de Noël
des anges; c’est ainsi que la beauté
du cosmos s’exprime par la beauté
du chant de louange. Le chant
liturgique – toujours selon les Pères –
possède une dignité particulière
parce qu’il unit le chant de la terre
aux chœurs célestes. C’est la
rencontre avec Jésus Christ qui nous
rend capables d’entendre le chant
des anges, créant ainsi la véritable
musique qui disparaît quand nous
perdons la possibilité de chanter
ensemble et d’écouter ensemble.

Dans l’étable de Bethléem, le ciel et la
terre se rejoignent. Le ciel est venu
sur la terre. C’est pourquoi, de là
émane une lumière pour tous les



temps; c’est pourquoi, là s’allume la
joie; c’est pourquoi, là naît le chant.
Au terme de notre méditation de
Noël, je voudrais citer une parole
extraordinaire de saint Augustin.
Interprétant l’invocation de la Prière
du Seigneur : « Notre Père qui est aux
cieux », il se demande : quel est ce
ciel ? Où est-il ce ciel ? Et suit une
réponse étonnante : « … qui est aux
cieux – cela signifie : dans les saints
et dans les justes. En effet, les cieux
sont les corps les plus élevés de
l’univers, mais, étant cependant des
corps, qui ne peuvent exister sinon
en un lieu. Si toutefois on croit que le
lieu de Dieu est dans les cieux
comme dans les parties les plus
hautes du monde, alors les oiseaux
seraient plus heureux que nous,
parce qu’ils vivraient plus près de
Dieu. Mais il n’est pas écrit : ‘Le
Seigneur est proche de ceux qui
habitent sur les hauteurs ou sur les
montagnes, mais plutôt : ‘Le Seigneur
est proche du cœur brisé’ (Ps 34 [33],



19), expression qui se réfère à
l’humilité. Comme le pécheur est
appelé ‘terre’, ainsi, à l’inverse, le
juste peut être appelé ‘ciel’ » (Serm.
in monte II 5, 17). Le ciel n’appartient
pas à la géographie de l’espace, mais
à la géographie du cœur. Et le cœur
de Dieu, dans cette Nuit très sainte,
s’est penché jusque dans l’étable :
l’humilité de Dieu est le ciel. Et si
nous entrons dans cette humilité,
alors, nous toucherons le ciel. Alors,
la terre deviendra aussi nouvelle.
Avec l’humilité des bergers, mettons-
nous en route, en cette Nuit très
sainte, vers l’Enfant dans l’étable !
Touchons l’humilité de Dieu, le cœur
de Dieu ! Alors, sa joie nous touchera
et elle rendra le monde plus
lumineux. Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr/article/dans-letable-de-bethleem-le-ciel-et-la-terre-se-rejoignent/


opusdei.org/fr/article/dans-letable-de-
bethleem-le-ciel-et-la-terre-se-

rejoignent/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/dans-letable-de-bethleem-le-ciel-et-la-terre-se-rejoignent/
https://opusdei.org/fr/article/dans-letable-de-bethleem-le-ciel-et-la-terre-se-rejoignent/
https://opusdei.org/fr/article/dans-letable-de-bethleem-le-ciel-et-la-terre-se-rejoignent/

	« Dans l’étable de Bethléem, le ciel et la terre se rejoignent. »

