
opusdei.org

Contenus du
message de saint
Josémaria
particulièrement
saillants dans le
contexte actuel

Martin Rhonheimer, professeur
d’éthique et de philosophie
politique de l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix, à
Rome, est prêtre de l’Opus Dei.
Il est l’auteur de l’article
suivant, tiré d’une conférence
donnée le 2 mars 2007 lors des
‘Journées Professionnelles
d’actualisation’ de la
communication institutionnelle



de l’Université Pontificale de la
Sainte-Croix.

12/12/2012

De nos jours les chrétiens sont de
plus en plus conscients de la
nécessité de préserver la foi
chrétienne. Fréquemment cette
conscience débouche sur un
engagement mondain superficiel,
retranché derrière des symboles
chrétiens, voire même sur l’idée
d’accorder un rôle politique à
l’Église, en tant qu’institution
officielle, en faisant fi de la liberté
légitime des fidèles dans ce domaine.

L’idée de Josémaria Escriva, en
revanche, est celle d’une Église
ouverte au monde, avec une
efficacité rédemptrice dans tous les
domaines de la société, grâce à la vie
ordinaire de tous les baptisés, à leur



travail et leur action, vécus dans la
foi et la charité du Christ et qui
s’efforce ainsi de renouveler le
monde “de l’intérieur”.

Cet article est tiré d’une conférence
donnée le 2 mars 2007 lors des 
Journées Professionnelles
d’actualisation de la communication
institutionnelle de l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix.

1. Introduction

Permettez-moi dès le départ de vous
raconter une histoire que je tiens
d’un de mes collègues. Non loin de
Rome, aux environs de la commune
de Pereto, près des Abruzzes, il y a
un sanctuaire marial où l’on vénère
Notre-Dame sous l’invocation de 
Madonna dei Bisognosi, Patronne des
Nécessiteux ». Dans ce sanctuaire,
récemment restauré, il y a une
grande fresque du Jugement Dernier.
Réalisée par des auteurs de la région
vers la fin du XVème siècle, c’est une



œuvre d’art grandiose, dont le
langage est clair. D’un côté, il y a le
paradis : peuplé exclusivement de
prêtres, de bonnes sœurs et de
religieux. De l’autre le purgatoire,
avec des représentants des différents
métiers de l’époque, des chrétiens
courants de toute origine1.

Le message est sans ambiguïté :
l’idéal de la vie chrétienne et de la
perfection est l’écart du monde. L’«
imitation du Christ » n’est, somme
toute, que l’éloignement de la vie
ordinaire. Celui qui vit dans le
monde se salit nécessairement les
mains, c’est-à-dire l’âme, et a donc
besoin par la suite d’une
purification : il ne saurait se
sanctifier au beau milieu du monde.

Sous cet angle-là, l’on peut sans
doute comprendre pourquoi en 1928,
le jeune Josémaria Escriva s’est
heurté à la méfiance, au rejet, à
l’incompréhension de pas mal de ses



contemporains. Il assurait, en effet,
que tous les chrétiens, sans
exception, sont appelés à la sainteté,
à la plénitude de la vie chrétienne, à
l’amitié intime avec Dieu et à
l’identification au Christ. Et ce, en
plein dans la vie ordinaire, dans le
tourbillon de leur profession et de
leurs soucis quotidiens, dans
l’intimité de leur amour
matrimonial, dans leur vie familiale,
dans les différents milieux de leurs
engagements sociaux, dans la
politique et la vie économique. On
trouve Dieu partout, y compris dans
le travail ordinaire, dans l’apparente
monotonie des affaires courantes.

Les conséquences de ce message sont
nombreuses. J’aimerais ici souligner
celles qui me semblent spécialement
actuelles. Voyons d’abord ce que
j’appelle la « première découverte de
la vie ordinaire » que fit la Réforme
protestante à savoir l’éthos
protestant du travail qui a



profondément marqué le monde
moderne (2-3). Puis je vais
brièvement analyser ce que j’appelle
la « seconde redécouverte de la vie
ordinaire » que fit saint Josémaria,
ainsi que son importance, ses traits
fondamentaux, son caractère en un
certain sens innovateur au sein de
l’Église catholique (4). Je parlerai, en
troisième lieu, de quelques
conséquences ascétiques et
ecclésiologiques de cette
redécouverte : l’amour de la liberté
et l’esprit de non-discrimination qui
sont des traits importants de ce que
saint Josémaria appelait la «
mentalité laïque » et l’importance de
ce message pour l’agir des
catholiques dans une société
marquée par la laïcité et par le
pluralisme et ce, afin d’ouvrir une
voie précisément non-
fondamentaliste et non-intégriste au
travail évangélisateur de l’Église et à
la réalisation de sa mission de



pénétrer le monde avec la vérité et
l’esprit du Christ (5-9).

2. La première découverte de la vie
ordinaire : la Réforme protestante

L’on entend parfois dire que
l’affirmation chrétienne du monde et
de la vie courante dans le
raisonnement que nous avons à
peine esquissé — et
particulièrement, l’estimation
positive du travail professionnel—
n’est qu’une appropriation tardive de
ce qui avait déjà été reconnu depuis
la Réforme et de façon générale dans
les milieux non catholiques. L’éthos
protestant du travail, en particulier,
et, surtout, le calvinisme avec le
puritanisme qu’il recèle, auraient
découvert il y a longtemps la valeur
de la vie chrétienne et l’importance
du travail professionnel.

Est-ce vrai ? Je dirais que ça l’est en
partie, mais qu’il n’en est rien par



ailleurs. Quelle était l’intention des
réformateurs et de leurs disciples ?

Nous réaliserons mieux tout cela en
pensant à la façon dont l’Église
médiévale se comprenait elle-même
et dont elle interprétait la vie
chrétienne. En simplifiant et en
schématisant, on peut dire que pour
l’homme médiéval le monde chrétien
était partagé en deux. Il y avait d’un
côté le clergé et les religieux,
compétents spirituellement parlant,
experts en santé des âmes. Les
prêtres étaient les médiateurs entre
le monde et Dieu. Ceux qui, comme
les religieux, se consacraient
pleinement à Dieu moyennant le
rejet du monde, menaient la barque
de l’Église de par leur vie spirituelle.
Par ailleurs, il y avait les laïcs,
responsables des affaires
temporelles, également au service de
l’ensemble : ils travaillaient aux
champs, à l’atelier, ils guerroyaient.
Avec leurs bonnes œuvres, leurs



aumônes et leurs pieuses fondations,
ils veillaient à ce que les prêtres
puissent dire leur Messe, que les
moines et les moniales prient et
fassent pénitence. Ils étaient, quant à
eux, voués aux nécessités de ce
monde. L’Église était un navire, le
clergé et les religieux « ramaient »,
les « laïcs » en étaient les passagers.

Ceci dit, au temps de la Réforme, la
barque de Pierre avait commencé à
prendre l’eau. Les premiers étaient
fatigués, devenus paresseux ou tout
simplement trop faibles pour tenir la
barre.

Puis, d’une façon ou d’une autre, les
réformateurs refusaient l’idée qu’il
puisse y avoir dans l’Église des
personnes (appartenant à l’état
sacerdotal) qui aient la
responsabilité spéciale de la santé de
l’ensemble et investies de facultés
leur permettant de représenter le
Christ en tant que tête de l’Église. De



ce fait, ils ont jeté par-dessus bord
toutes les instances de médiation : le
sacerdoce ministériel au sens
traditionnels, les sacrements, et
surtout, la Messe. Autrement dit, ils
ont démoli la barque où voyageaient
tous les passagers. Après la Réforme,
tout individu est directement en
relation avec Dieu. Il n’a pas besoin
de quelqu’un qui prie pour lui, fasse
pénitence pour lui, offre des
sacrifices ou pardonne ses péchés. La
foi suffit pour établir le contact
immédiat avec le Rédempteur, et
c’est en cette foi qu’il est sauvé.

C’est à partir de là que le souci de
l’assurance du salut personnel vient
à occuper un premier plan. L’acquis
de cette certitude est le résultat, pour
ainsi dire, de l’effort de la foi de
chacun et cela doit être préservé
dans la vie quotidienne. Les
circonstances vitales de la « vie
courante », le travail, le mariage, la
vie familiale ou sociale, les devoirs



civils, ont ici un sens éminemment
religieux. L’éthicité intramondaine
n’est plus une affaire d’ascèse
monacale : les devoirs personnels
intramondains deviennent un «
appel », comme disait Luther et les
calvinistes puritains après lui ; c’est-
à-dire, une activité qui dévoile la
volonté de Dieu pour chacun et qui
doit être sanctifiée, réalisée pour la
gloire de Dieu et non pas comme une
fin en elle-même.

L’éthos protestant du travail aura,
dans le puritanisme, une orientation
particulière. Le philosophe canadien
Charles Taylor a décrit tout cela dans
son ouvrage « The Making of the
Modern Identity 2». Il parle
spécialement de l’idée des calvinistes
puritains anglais et américains. Cela
vaut la peine d’être lu. Taylor dit «
Alors que l’utilisation de l’expression
« vocation » dans les cultures
catholiques est normalement
rattachée au sacerdoce ou à la vie



monacale, pour les puritains la
moindre occupation est une
vocation, si tant est qu’elle est au
profit de l’humanité et utile aux yeux
de Dieu. Dans ce sens toutes les
professions méritent la même
appréciation, indépendamment de
leur place dans la hiérarchie sociale. 
3»

Pour le puritain, l’existence de
l’homme sur cette terre,
spécialement le mariage et le travail,
est une réalité vitale voulue par Dieu
à laquelle l’homme ne saurait se
soustraire. Tout dépend de ce que ces
réalités soient uniquement faites par
amour de Dieu et non pas par
l’amour du monde. De ce fait, pour
ne citer que le théologien puritain
Joseph Hall (1574-1656), le but de
notre vie est de « servir Dieu en
servant les hommes au moyen du
travail dans la profession » 4. En
effet, aussi bien le luthéranisme que
le puritanisme calviniste, et plus tard



aussi le piétisme et le méthodisme,
ont redécouvert la valeur religieuse
et chrétienne de la vie courante. C’est
la raison pour laquelle ils ont cultivé
l’idée d’un christianisme actif,
caractérisé par la préservation de la
foi dans l’engagement caritatif et
social.

3. Éthique protestante du travail,
motivation religieuse et sceau de
la modernité

Cette redécouverte avait, dès le
départ, un point faible. Les
réformateurs soutenaient que le
monde et l’homme sont radicalement
corrompus par le péché, la foi étant
alors le seul chemin possible pour
échapper à cette corruption. C’est à
ce prix que la vie en ce monde
pouvait être agréable à Dieu. La
corruption interne de tout ne
disparaissait pas pour autant. De ce
fait, en réalité, ni l’idée luthérienne
du travail en tant que « vocation », ni



l’idée calviniste-puritaine de la
sanctification du travail ne
conduisaient à la rédemption du
monde, à sa guérison interne, et à sa
sanctification.

En effet, ni Luther ni les calvinistes
ne réussirent à comprendre la
Rédemption comme un re-
établissement de la création, une «
nouvelle création » dans le Christ.
L’éthos du travail des puritains
n’était qu’un moyen de transcender
le monde moyennant une attitude
religieuse, afin de pouvoir s’adresser
à Dieu et augmenter sa gloire au sein
des activités ou des engagements de
ce monde et de la vie ordinaire. Dans
un sens, il s’agit d’une forme
sécularisée de l’idéal ascétique
monacal. Ce que l’on rachète ce n’est
pas le monde, mais seulement
l’individu qui, en dernière instance,
se sépare du monde. Il manque un
rapport interne entre travail et
Rédemption.



C’est de cette fissure finale de l’unité
entre l’éthos puritain du travail et la
motivation religieuse qu’est issu le
sceau qui marque le monde
moderne. Mondanité et conscience
religieuse deviennent concurrentes
tout en s’écartant finalement l’une de
l’autre. Lorsque la base religieuse
vient à disparaître et que les raisons
religieuses originelles ouvrent la voie
à un processus de sécularisation ;
lorsqu’on jette le froc aux orties
comme s’il s’agissait d’un vêtement
étriqué, l’on retrouve à nouveau un
monde du travail imbu de rationalité
économique et d’efficacité
productrice de progrès, mais fermé à
toute transcendance. Il devient
impossible de rétablir une connexion
entre la vie ordinaire et quotidienne
(le travail ordinaire en particulier) et
la relation aimante de l’homme avec
son Dieu et sa tâche en tant que
disciple du Christ. Ceci semble même
superflu.



4. Le travail humain sous l’angle
christologique. La « seconde
redécouverte » de la vie ordinaire :
Josémaria Escriva

Les réformateurs voulaient
renverser l’Église. Or, n’aurait-il pas
été préférable de lui rendre le sens
perdu : redécouvrir la vocation
universelle à la sainteté et la valeur
sanctificatrice de la vie ordinaire
dans le monde, sur la base de «
l’Évangile du travail » ? Ceci aurait
demandé, tout d’abord, de garder la
tradition catholique décisive : l’Église
étant le grand bateau où nous
sommes tous sauvés et ce, bien
entendu, par notre foi, mais non pas
par « la réussite » (l’achievement) de
notre foi mais seulement et
uniquement par les œuvres de Jésus-
Christ et par ses mérités, sur lesquels
est construit le navire de l’Église et
qui parviennent jusqu’à nous par les
sacrements de l’Église.



Curieusement, le pouvoir de la
tradition était aussi très grand dans
l’Église. Ce qui fit que dans le
domaine de la foi catholique
originelle et dans l’ordre d’une
théologie du travail et, en général, de
la vie ordinaire, on ne tira presque
pas de conséquences relatives à la
bonté fondamentale du monde. Alors
que le rapport que le protestantisme
établit entre foi et monde et l’éthos
du travail qui en découle, fut à
l’origine d’une sécularisation et
d’une séparation excessives, souvent
en opposition, entre la foi et la vie
dans le monde, le poids de la
tradition catholique-médiévale
conduisit à un conflit non moins
explosif entre foi et monde moderne.
Jusqu’au concile Vatican II, il se
traduisit par un rejet de la modernité
dans certaines de ses manifestations
les plus caractéristiques (telles la
liberté de religion, de conscience et
de presse) à partir d’un
raisonnement religieux, ainsi que



par une profonde méfiance face à
l’éthos de la culture politique
moderne et à la réalité moderne du
monde du travail et de l’économie
(anticapitalisme ; rejet des syndicats
ainsi que de la recherche du profit et
de l’esprit de compétitivité ; un
certain antisémitisme de plus en plus
basé sur des raisons
socioéconomiques et politiques).

La variante typiquement catholique
de la séparation entre foi et monde
moderne tient à l’identification de
l’idéal de perfection à la vie ascétique
des religieux, à calquer la vie
chrétienne, l’ordre social et étatique
catholique sur leur genre de vie, avec
le rejet de la modernité et de
l’orientation vers le monde qui
s’ensuit (s’en suit) et avec une
méfiance profondément enracinée
vis-à-vis de la liberté et du
pluralisme. Ceci faisait que les
chrétiens, les laïcs qui étaient pris
par les choses de ce monde et par le



tourbillon de la vie, étaient
considérés comme des citoyens de
seconde zone par rapport à la vie
spirituelle et à la responsabilité
apostolique. Par principe, la vie dans
le monde, le travail, la profession
tout comme les engagements de la
vie matrimoniale et familiale étaient
considérés comme un empêchement
pour une vraie vie chrétienne et un
obstacle à tout effort pour atteindre
la perfection chrétienne. Les vertus
liées au travail professionnel
ordinaire, telles que l’assiduité au
travail, l’honnêteté, la saine
compétitivité, n’étaient presque pas
rattachées à la vie spirituelle et au
commandement chrétien de l’amour.
Tous les essais faits pour surmonter
l’abîme entre foi et monde moderne,
pour vaincre l’éloignement
progressif de la modernité par
rapport à Dieu, s’appuyaient sur la
volonté d’agir sur ce monde « de
l’extérieur », dans un certains sens,
et « d’en-haut », c’est-à-dire de façon



« cléricale ». Dans le meilleur des cas,
on voyait chez les laïcs des
collaborateurs de l’apostolat de la
hiérarchie ecclésiastique. Leur vie
spirituelle se ramenait à la possibilité
de participer d’une façon ou d’une
autre à la spiritualité des différents
ordres religieux, ce qui n’est pas une
façon d’envisager la vie spirituelle et
l’action apostolique du chrétien
normal à partir du monde et de la vie
ordinaire qu’il y mène.

C’est justement à ce niveau-là que se
situe la « redécouverte catholique »
de la vie ordinaire, que fait
Josémaria Escriva. Voici ce qu’il en
dit devant un parterre de
professeurs, d’étudiants et
d’employés de l’Université de
Navarre dans une homélie publiée
en 1967 sous le titre Aimer le monde
passionnément5: « Le monde n’est pas
mauvais, puisqu’il est sorti des mains
de Dieu, puisqu’il est sa création,
puisque Yahvé l’a contemplé et a vu



qu’il était bon (Cf. Gn 1, 7 et s.). C’est
nous, les hommes, qui le rendons
laid et mauvais, par nos péchés et
nos infidélités. N’en doutez pas, mes
enfants : toute forme d’évasion hors
des honnêtes réalités quotidiennes
est pour vous, hommes et femmes de
ce monde, à l’opposé de la volonté de
Dieu.

Tout au contraire, vous devez
maintenant comprendre — avec une
clarté nouvelle — que Dieu vous
appelle à le servir dans et à partir des
tâches civiles, matérielles, séculières
de la vie humaine : c’est dans un
laboratoire, au bloc opératoire d’un
hôpital, à la caserne, dans une chaire
d’université, à l’usine, à l’atelier, aux
champs, au foyer familial et au sein
de l’immense panorama du travail,
c’est là que Dieu nous attend chaque
jour. Sachez-le bien : il y a quelque 
chose de saint, de divin, qui se cache
dans les situations les plus ordinaires



et c’est à chacun d’entre vous qu’il
revient de le découvrir. 6»

Il ne s’agit plus seulement de se
sauver dans un monde tombé dans le
désordre à cause du péché, au moyen
de la foi et en le préservant par une
vie de travail pleine de profit. Escriva
appelle à découvrir le caractère
saint, divin et bon qui est caché dans
le monde, dans le travail ordinaire,
dans les situations quotidiennes.
Sous cet angle-là, il s’agit d’un
véritable amour du monde — d’un «
amour correct »— et d’un intérêt
pour lui, pour sa situation la plus
intime et pour son salut. Pour le
chrétien, Dieu n’est pas seulement «
au-delà » du monde : on le trouve
aussi dans le monde.

Escriva découvre dans le travail, et
l’écrit ainsi en 1954, la « dignité de la
vie » et un « devoir imposé par le
Créateur7 » d’après le récit biblique
de la création. Dieu créa l’homme



pour qu’il travaille. Le travail n’est
pas la conséquence du péché, mais
une tâche voulue par Dieu et une
vocation que définit l’aspect
fondamental de l’identité de l’homme
dans ce monde. Ceci montre bien un
aspect premier et fondamental.
L’amour du chrétien pur le monde,
cette « affirmation du monde »
essentielle, voire passionnée, rejoint
l’amour de Dieu Créateur — « et Dieu
vit que c’était bon »— et l’amour de
Dieu Rédempteur qui voulait que la
création recouvre la splendeur de sa
bonté originelle, comme « une
nouvelle création en Christ ».

La vie chrétienne ne consiste pas
seulement à se sauver de la
corruption de ce monde moyennant
la foi et une attitude ad hoc, mais elle
est une transformation intérieure de
l’homme en Christ réalisée par le
Saint Esprit qui doit conduire aussi
au renouvellement intérieur et au
salut du monde réalisé par la grâce



de Dieu, c’est-à-dire à sa «
sanctification ».

Ceci nous fait voir un deuxième
aspect : le salut du monde et le salut
de l’homme ne peuvent pas être
séparés l’un de l’autre. La «
sanctification du monde » — du
travail— présuppose la sanctification
et elle est tissée sur la sanctification
de la personne et sa perfection
chrétienne. Par conséquent, la
sainteté ne doit pas être cherchée à
l’écart du monde. Et elle ne considère
pas non plus que la condition
mondaine de l’homme, et tout
spécialement le travail, soit un
obstacle ou un frein dans le chemin
vers l’union à Dieu et la perfection
dans l’amour. Il la considère, au
contraire, comme un moyen et une
voie pour les atteindre.

Dans cette perspective, la « sainteté »
ne se réduit pas à la mondanité, pas
plus qu’elle n’est contemplée comme



le fruit de l’effort humain. Il ne s’agit
pas non plus d’un « salut au moyen
du travail ». En revanche, elle est un
« salut du travail », une élévation de
la vie ordinaire au niveau de la vie
de la grâce, au plan surnaturel. Pour
Josémaria Escriva, ce qui est décisif
ce n’est pas que les hommes
conduisent ce monde à Dieu par leur
travail et par leurs « réussites ». C’est
le Christ qui « l’attire vers Lui »
quand nous nous efforçons de placer
la Croix du Christ au sommet de
notre activité humaine : lorsque nous
réalisons tout ce que nous
entreprenons avec l’amour du
Christ8.

5. Conséquences ascétiques et
ecclésiologiques. L’Église en tant
que « barque du monde »

L’ « affirmation du monde » et «
l’amour du monde » semblent être en
contradiction avec la première
expérience biblique : le « monde »



ennemi de l’âme, comme tentateur et
adversaire de Dieu. L’amour du
monde et l’amour de Dieu ne sont-ils
pas irréconciliablement en lutte ?
L’éthos puritain de la sanctification
du travail vivait dans cette
opposition aussi bien que dans
l’effort de réorienter l’amour du
monde au moyen de l’amour de
Dieu : une attitude droite ne visant
que la gloire de Dieu. L’amour du
monde était toujours dangereux,
alors que le distanciement du monde,
voire son rejet, était un préalable à
l’amour de Dieu9.

Josémaria Escriva ne préconise pas
une « ascèse intramondaine » (ce que
faisait le sociologue allemand Max
Weber dans sa fameuse définition de
l’éthos puritain du travail). Le
véritable amour de Dieu n’est pas,
pour Escriva, « un dépassement ni un
rejet » du monde. C’est un amour
concret du monde, un partage de
l’amour du Christ qui sauve et



dépasse le péché ». « Aimer le monde
» signifie s’y plonger d’une manière
nouvelle : à la façon du Christ.

La vie ordinaire, les occupations
multiples et variées du travail, de la
famille, la société, l’amour des
conjoints, des parents et des enfants,
sont la tâche de l’homme racheté
dans le Christ, et en même temps un
moyen et une voie d’union à Dieu. Le
travail devenu prière (service au
prochain et simultanément, offrande
au Christ) est un chemin de
purification intérieure, d’acceptation
aimante de la Croix du Christ, un
chemin d’union à Dieu proprement
mystique, c’est-à-dire œuvré par
l’Esprit Saint.

C’est la voie par laquelle la mission
de l’Église dans ce monde atteint son
objectif. L’Église n’est pas seulement
la barque qui conduit les hommes
vers le salut éternel. Elle est aussi la
barque du monde, devenu navigable



à nouveau grâce aux membres de
l’Église dans leur vie ordinaire,
menée librement et responsablement
(et non pas en tant que prolongation
du bras de la hiérarchie
ecclésiastique). Les laïcs ne sont
absolument pas de simples
passagers, ils sont aussi des marins,
des mécaniciens, des rameurs, des
capitaines, des timoniers (métiers
que nous pouvons conjuguer au
féminin, bien entendu).

Mais ils le sont dans la liberté des
enfants de Dieu. La liberté et la
responsabilité sont une part
essentielle de cette normalité de la
vie ordinaire. C’est dans son travail,
dans sa famille ou dans son activité
politique, partout, que le chrétien
tient debout et agit de façon
autonome et responsable, en unité
intérieure avec l’Église et selon une
conscience chrétiennement formée.
Escriva n’offre pas une solution aux
problèmes de ce monde, à une



exception près : il faut concevoir la
solution aux problèmes du monde
comme un travail chrétien, que
chacun doit trouver dans son travail
ordinaire et quotidien avec le sens
radical de la suite du Christ. Chacun
est libre de chercher par lui-même
les solutions concrètes. « Vie
ordinaire » signifie aussi liberté
personnelle, exercice sous la
responsabilité personnelle des droits
de citoyen et des droits
correspondants au poste de travail,
avec le souci de faire que soient aussi
respectés les droits des autres. C’est
ce qu’Escriva appelait aussi «
mentalité laïque ».

6. Mentalité laïque, amour de la
liberté et esprit de non-
discrimination

Josémaria Escriva fut ainsi dans
l’Église catholique, sans nul doute, et
des dizaines d’années avant le
concile Vatican II, un pionnier de la



redécouverte d’un esprit de profond
respect pour la liberté caractérisé
par le rejet de toute forme de
pression sur les consciences et
d’utilisation de la violence pour
conduire les hommes à la vérité
religieuse. Dans l’une des lettres qu’il
adressa aux membres de l’Opus Dei,
dans le cadre de leur formation, il
insiste sur « le souci chrétien de faire
disparaître toute forme
d’intolérance, de pression et de
violence dans les rapports des
hommes entre eux. Aussi dans
l’action apostolique, — pour mieux
dire, surtout dans l’action
apostolique—, nous tenons à ce qu’il
n’y ait pas l’ombre d’une coaction ».
Parce qu’il s’agissait d’un charisme
fondationnel, cet esprit fit partie
essentielle de la prédication et de
l’action d’Escriva dès le départ.
Logiquement, il l’exprimait avec les
termes de son temps. L’immense
majorité de ses écrits est datée
d’avant le concile, au moment où l’on



n’avait pas encore ouvert de voie
pour parler « d’un droit à la liberté
religieuse », comme le fait la
Déclaration Dignitatis humanæ du
concile Vatican II.

Escriva se sert habituellement de la
formule introduite par Pie XI11 après
l’expérience des mouvements
totalitaires modernes et parle de « la
liberté des consciences », expression
qui résume la doctrine catholique
permanente sur le droit de toute
personne à ne pas être obligée à agir
contre sa conscience.

Cependant, l’idée du « droit à la
liberté religieuse » proposée par le
concile Vatican II va au-delà. Il s’agit
d’une doctrine juridico-politique12.
Elle implique une idée déterminée de
la société et de la politique et affirme
les limites du pouvoir temporel. Il
n’est pas compétent en matière
religieuse et doit agir dans la
neutralité et l’impartialité. En accord



avec Vatican II, cette limite est aussi
reconnue par l’Église et n’est autre
que le principe substantiel de la
sécularité de l’État.

Le message de Josémaria Escriva
n’évolue cependant pas à ce niveau-
là. C’est une spiritualité, ou, encore
mieux, un « esprit ». L’esprit de
liberté et de responsabilité
personnelle est l’un de ses traits. Il
fait voler en éclats les formules
traditionnelles et reste ouvert à une
compréhension plus large.

Certes, pour Escriva, ce que Pie XI
appelait « liberté des consciences »
était à placer dans le cadre des
rapports entre les personnes et non
pas à prendre dans le sens juridico-
politique où se situe la doctrine du
concile Vatican II sur le droit à la
liberté religieuse. Ceci étant, c’est
précisément cet esprit prêché sans
relâche par le fondateur de l’Opus
Dei qui explique sa joie devant



l’enseignement conciliaire, comme
en témoignent les propos recueillis
dans une interview accordée au 
Figaro en 1966 : « J’ai toujours
défendu la liberté des consciences. Je
ne comprends pas la violence ; elle
ne me semble apte ni à convaincre ni
à vaincre ; l'erreur se dépasse par la
prière, par la grâce de Dieu, par
l'étude ; jamais par la force, toujours
par la charité. Vous comprendrez
que, tel étant l'esprit que nous avons
vécu dès le premier moment, les
enseignements qu'a promulgués le
Concile à ce sujet ne puissent que me
réjouir. 13»

C’est dans ce contexte-là qu’Escriva
interprète le contenu du compelle
intrare de saint Luc (14, 23) devenu
célèbre dans l’histoire de la théologie
catholique grâce l’utilisation qu’en fit
saint Augustin face aux donatistes : «
Ce compelle intrare n’entraîne
aucune violence ni physique ni
morale : il tient à l’élan de l’exemple



chrétien qui montre, dans sa façon
d’agir, la force de Dieu 14». Et, en
réhabilitant le véritable esprit
augustinien, il reprend les propos
suivants du saint évêque d’Hippone :
« Voyez comment le Père attire : il
réjouit en enseignant et non pas en
imposant une obligation. C’est ainsi
qu’il attire vers Lui. 15 »

Après ces affirmations, des propos
comme celui qui suit ont un sens très
spécial : « Dans l’Église et dans la
société civile, il n’y a pas de fidèles
ou de citoyens de second ordre. Aussi
bien dans le domaine apostolique
que dans le temporel, les limites
imposées à la liberté des enfants de
Dieu, à la liberté des consciences, ou
aux initiatives légitimes sont
arbitraires et injustes. Ce sont des
limites qui découlent d’un abus
d’autorité, de l’ignorance ou de
l’erreur de ceux qui pensent pouvoir
se permettre l’abus se faire des



discriminations en rien
raisonnables16»

Dans l’esprit du fondateur de l’Opus
Dei, cette vision s’appuie sur une
vision théologique profonde, apte à
surmonter les interprétations
restrictives, «confessionnalistes » du
principe de non-discrimination dont
nous avons parlé.

7. En route vers une société
chrétienne de la modernité : unité
de vie, liberté et responsabilité
personnelle

Cette courte ébauche serait
incomplète si ne je faisais pas
référence à un autre aspect qui,
grâce à l’amour de la liberté et de la
responsabilité personnelle promus
par saint Josémaria, a une très
grande importance : l’action
publique des fidèles chrétiens laïcs et
la tâche qui leur revient d’ordonner
la cité terrestre et les structures
temporelles selon l’esprit du Christ. Il



s’agit d’un vaste sujet qui comprend
les questions classiques des relations
du pouvoir temporel et de l’autorité
spirituelle de l’Église, représentée
alors dans le sein de la société
politique par l’action des laïcs qui
tâchent d’être fidèles aux
enseignements de l’Église pour faire
que la société humaine soit conforme
à l’esprit du Christ.

Josémaria Escriva parlait d’ « unité
de vie » dans une perspective
strictement spirituelle. Il
encourageait à « apprendre à
matérialiser la vie spirituelle » pour
ne pas tomber dans la tentation «
d’avoir comme une double vie : la vie
intérieure, la vie de relation avec
Dieu, d’un côté, et de l’autre,
séparément et distinctement, la vie
familiale, professionnelle et sociale,
remplie de menues réalités
terrestres. 17»



Il est évident que cet enseignement
ne saurait être pris pour un
programme politico-religieux au
service de la hiérarchie
ecclésiastique ou de sa spécifique
mission pastorale. Le fondateur de
l’Opus Dei voit les laïcs, — chrétiens
courants, chacun dans ses
circonstances de vie personnelles—
agir avec une conscience chrétienne,
catholique, avec une liberté et une
autonomie totales : et mettre le
monde, non pas aux pieds de la
hiérarchie ecclésiastique (pour ainsi
dire) mais aux pieds de Jésus-Christ :
mettre la Croix du Christ, son amour
salvifique, au sommet de toutes les
activités humaines. L’apostolat des
laïcs n’est pas pour lui
essentiellement une participation à
la mission de la hiérarchie, il est une
participation à la mission sacerdotale
du Christ lui-même, conférée
directement par le Baptême, et
toujours réalisée en étroite union
avec les pasteurs légitimes de l’Église



(le pontife romain et les évêques unis
lui) et dans la fidélité à son
Magistère.

Par conséquent, Escriva ne conçoit
pas les laïcs comme un nouveau bras
séculier de l’Église ; leur apostolat
n’est pas la longa manus de la
hiérarchie18. Ce fut plutôt la vision
qui conduisit Pie XI à promouvoir
l’Action catholique et la « rénovation
» d’ « un État chrétien » qui, en tant
que pouvoir temporel, reconnaît
l’Église catholique comme étant la
seule voix de la vérité divine. Pie XI
proposait une société sous la houlette
d’une Église reconnue par l’État
comme véritable et unique maîtresse
et guide des peuples. Il voyait aussi
chez les laïcs, efficacement organisés
et guidés par la hiérarchie, un
instrument pour atteindre cette fin
dans tous les milieux de la société. Ce
n’est qu’ainsi, assurait-il, que
deviendra réalité le Royaume du
Christ, c’est-à-dire la pax Christi in



regno Christi19 « la paix du Christ
dans le Royaume du Christ » Cette
devise de Pie XI est reprise dans le n°
301 de Chemin, mais Escriva
l’interprète bien différemment.

Escriva ne prétend pas opposer
l’apostolat des laïcs qu’il promeut, à
d’autres formes d’apostolat. Il aimait
la diversité (la liberté, en définitive)
aussi dans les façons de réaliser la
seule mission de l’Église. Il avait en
estime le travail fait par tant de
catholiques, engagés dans l’Action
catholique, au service de l’Église, si
riche et varié en fonction des temps
et des lieux, mais il restait fidèle au
charisme spécifique voulu pour
l’Opus Dei. « Notre mission est
différente. Les autres travaillent
remarquablement, mais ils sont
largement suffisants pour ce type de
travail. Ce que Dieu nous demande
est différent, la physionomie de notre
travail est tout autre : notre façon
d’être est laïque, séculière, en toute



liberté et responsabilité personnelle. 
Spiritus ubi vult spirat (Jn 3, 8),
l’Esprit du Seigneur souffle où il veut.
Et il a voulu inspirer l’Œuvre de Dieu
avec une finalité et un caractère
particuliers dans l’unité de l’Église. 
20»

Saint Josémaria était persuadé qu’il
faut que tous les baptisés, y compris
les chrétiens engagés dans la vie
politique et dans les affaires
publiques, cherchent à imprégner de
l’esprit du Christ toutes les structures
temporelles. Il envisage que les laïcs
agissent en totale liberté, avec la
responsabilité personnelle qui
s’ensuit, près de ceux qui ne
partagent par leur foi. Il les voit
comme un ferment, fondus dans la
masse des hommes, en éclairant
toutes les activités humaines de la
lumière de la foi et en répandant
parmi les hommes le sel de la bonne
doctrine et de la charité du Christ.
Pour Escriva, l’idée du Royaume du



Christ dans la société n’est pas un
programme politique : « Je
n’envisage pas la tâche des chrétiens
sur la terre comme le jaillissement
d’un courant politico-religieux, ce
serait une folie, et ce, tout en ayant la
bonne résolution d’infuser l’esprit du
Christ dans toutes les activités des
hommes. Ce qu’il faut mettre en Dieu
c’est le cœur de chacun, quel qu’il
soit. Tâchons de parler à chaque
chrétien, pour que là où il se trouve,
dans des circonstances qui ne
dépendent pas seulement de sa
position dans l’Église et dans la vie
civile, mais du résultat des situations
historiques changeantes, il sache
rendre témoignage, avec son
exemple et sa parole, de la foi qu’il
professe. 21»

L’influence chrétienne des fidèles
catholiques sur les structures
sociales et la configuration d’une
société imprégnée par la doctrine du
Christ se fera donc dans un esprit



d’amour de « la liberté légitime des
autres, et dans une coexistence
pacifique et respectueuse ». Bien
qu’Escriva n’ait jamais fait de théorie
par rapport au droit civil à la liberté
religieuse, — ce qui n’était pas son
dévolu— il semble avoir devancé ce
qui serait plus tard l’esprit du concile
Vatican II. Cet esprit a fait que
l’Église reconnaisse la sécularité de
l’État au niveau juridico-politique :
non pas celle d’un État laïciste, mais
laïque, séculier, qui n’accorde
aucune préférence à une croyance
religieuse déterminée qui
prétendrait être la seule vraie,
puisque « la vérité ne peut s’imposer
autrement que par la force de la
vérité elle-même22 ».

8. État séculier et pluralisme. La
responsabilité du chrétien courant
face à l’histoire

Saint Josémaria avait, sans aucun
doute, l’idée de la société où la vérité



rédemptrice du Christ pénètre la
société humaine et toutes les
structures du monde non point par la
force de la pression d’un « bras
temporel » de l’Église, le pouvoir de
l’État, mais grâce à l’unité de vie des
chrétiens qui savent vivre leur vie
ordinaire dans la liberté et la
responsabilité personnelle, comme
une participation à la mission
sacerdotale du Christ.

La liberté et la responsabilité
personnelle, enracinées dans la
totale reconnaissance de la sécularité
du monde moderne, comme «
méthode » et comme voie pour une
nouvelle évangélisation et une
pénétration chrétienne de ce monde :
est-ce une perspective réaliste ?

Il est évident qu’au cours du
processus de sécularisation, l’Église a
perdu une grande partie de son
influence sur la société et sur les
hommes. D’aucuns se demandent s’il



y a encore un avenir pour le
Christianisme23. D’un point de vue
historique et sociologique, il est vrai
que, comme le dit le sociologue Franz
Xaver Kaufmann, « le fait qu’il n’y ait
plus de norme étatique
d’appartenance ecclésiale » est sans
doute « la cause la plus élémentaire
et la plus persistante de son recul »
car « le volontariat ne saurait jamais
être aussi capillaire que la contrainte
24». Cependant, au niveau de la foi et
dans une perspective théologique, il
faut dire que la liberté est toujours,
en dernière analyse, plus forte que la
contrainte puisque la foi ouvre les
cœurs des hommes à l’action
salvatrice de la grâce divine qui
transforme, recrée et produit les «
fruits de l’Esprit », alors que la
contrainte, qui peut à court terme
créer des apparences de pénétration
religieuse, conduit à une simple
conformité extérieure et s’achève par
la dissolution, comme l’histoire l’a
maintes fois montré. En définitive,



l’Église est aujourd’hui de nouveau
appelée à croire en la liberté, comme
le faisait saint Josémaria : une liberté
ouverte à la force transformante de
l’Évangile et de la grâce de Dieu, qui
est somme toute la vraie liberté.
Parce qu’il a ouvert une voie à la «
sécularité chrétienne », le message
de Josémaria Escriva est devenu un
ferment d’une importance notoire.

Une histoire « faite par des chrétiens,
des chrétiens du tout venant, sera le
fruit des efforts de ceux qui, grâce à
la lumière de la foi savent vivre
responsablement leur liberté
personnelle et font en sorte que cette
lumière brille, en respectant toujours
pleinement les droits à la liberté de
leurs concitoyens, y compris le droit
de se tromper, de demeurer dans
l’erreur, ou d’être indifférents25 et, en
même temps, ils tâchent de
collaborer loyalement avec tous les
hommes dans le vaste espace de la
liberté qu’une culture politique



séculière et ouverte permet à tous
ceux qui cherchent le bien commun.
Le respect de cette liberté créera le
terrain qui fera que la vérité ne soit
jamais imposée par la force de la
coaction dans un mélange
malheureux d’intérêts spirituels et
temporels, mais seulement et
uniquement, comme l’a dit le dernier
concile « par la force de la vérité elle-
même26 ». Cela permettra aussi que la
société et toutes les réalités
temporelles soient configurées selon
l’esprit du Christ, les chrétiens ayant
exercé responsablement leur liberté
et leurs droits civils.

9. Une réponse non-intégriste et
non-fondamentaliste à la mission
pérenne de l’Église.

Je pense, quant à moi, que grâce à sa
conciliation particulière de la
mentalité laïque et de son caractère
surnaturel-apostolique, l’esprit de
l’Opus Dei permet de fournir une



réponse non-intégriste et non-
fondamentaliste à la mission
pérenne de l’Église en vue de
transformer et de rénover ce monde
par la foi et l’amour du Christ.

Le chrétien qui prétendrait que c’est
l’État avec son appareil coercitif qui
doit imposer l’intégrité de la doctrine
morale et religieuse par les lois et pas
s’occuper seulement de ce qui est
indispensable pour la coexistence
ordonnée et juste serait «
fondamentaliste » et « intégriste ». Et
dans ce sens, est « fondamentaliste »
celui qui ne sait pas faire la
différence entre le niveau politique
et celui de l’intégrité de la vérité
religieuse et qui, de ce fait, enlève sa
légitimité au processus démocratique
et à ses institutions lorsque parfois il
lui arrive de faire des choix qui ne
correspondent pas à l’intégrité de la
vérité catholique telle qu’elle est
proposée par l’Église. Quant à moi, je
pense que de nos jours nous avons



réussi à reconnaître l’idée
fondamentale de (l’état) l’État
séculier, laïque, confessionnellement
neutre mais non pas agressivement
laïciste, et l’Église elle-même défend
la nature séculière et laïque du
pouvoir politique. C’est alors face au
défi de la culture islamique qui, à
partir de sa racine et son auto-
compréhension fondamentaliste et
orthodoxe, est un intégrisme politico-
religieux, que nous devons défendre
les racines chrétiennes de la
sécularité moderne, racines que les
chrétiens eux-mêmes n’ont pas
reconnues en tant que telles. Il faut
admettre qu’il a été long et pénible
d’arriver à ce qu’elles soient
pleinement reconnues.

Je pense que l’esprit de l’Opus Dei, tel
que son fondateur nous l’a transmis,
est un encouragement essentiel et
puissant dans ce processus. Par
conséquent, j’opte pour ce que l’on
peut appeler une « sécularité



chrétienne » : une société où sont
réconciliées les exigences de vérité et
de liberté, où la vérité rédemptrice
du Christ pénètre la société et toutes
les structures du monde non pas par
la force de la pression d’un « bras
temporel » de l’Église, par le pouvoir
de l’État, mais grâce à l’unité de vie
des chrétiens qui savent vivre leur
vie ordinaire dans la liberté et la
responsabilité personnelle, comme
une participation à la mission
sacerdotale du Christ.

À notre époque, les chrétiens sont de
plus en plus conscients qu’il faut
préserver la foi chrétienne en ce
monde. Fréquemment, cette
conscience débouche sur une
invitation superficielle à s’engager
dans le monde, bardés de symboles
chrétiens, voire à accorder un
mandat politique, au sens strict, à
l’Église en tant qu’institution
officielle, en méconnaissant la liberté
légitime des fidèles. La vision



d’Escriva, en revanche, est celle
d’une Église ouverte au monde, qui
est présente dans tous les secteurs
avec une efficacité rédemptrice,
grâce à la vie ordinaire de tous les
baptisés, à leur travail et à leur
action, vécus dans la foi et la charité
du Christ et qui, de ce fait, fait en
sorte de rénover le monde « de
l’intérieur ».

Martin Rhonheimer, professeur
d’éthique et de philosophie politique
de l’Université Pontificale de la
Sainte-Croix, à Rome. L’article tiré
d’une conférence donnée le 2 mars
2007 lors des Journées
Professionnelles d’actualisation de la
communication institutionnelle de
l’Université Pontificale de la Sainte-
Croix.

Notes

1. Je remercie l’observation de
Giorgio Faro, cf. aussi. G. Faro, Il



lavoro nell’insegnamento del beato
Josemaria Escriva, Rome 2000, p. 92.

2. Sources of the Self. The Making of
the Modern Identity, Cambridge,
Mass. 1989. De l’ouvrage de Taylor
est aussi tirée la métaphore de la
barque et des passagers (cf. p.217).

3. Ibidem, p. 223.

4. Ibidem, p. 225.

5. Dans J.Escriva, Entretiens, op. cit.
N° 113-123.

6. Ibidem., n° 114.

7. Lettre du 31 mai 1954, citée
d’après J.L.Illanes, La santificación
del trabajo. Madrid 1980, p. 40.

8. Cf. par exemple, J.Escriva, Quand
le Christ passe, op. cit. n° 183

9. Taylor, op. cit. p 394.

Lettre du 9 janvier 1932, n° 66.



10. Lettre du 9 janvier 1932, n° 66.

11. Encyclique Non abbiamo bisogno,
du 29 juin 1931, III Enchiridion delle
Encicliche 5 : Pie XI, Edizioni
Dehoniane, Bolonia 1995, 815 (n°
780).

12. Cf. Dh 2 (1045).

13. J.Escriva, Entretiens, n° 44.

J.Escriva, Amis de Dieu, n° 37.

14. J.Escriva, Amis de Dieu, n° 37.

15. Ibidem, n° 57 et suivants Lettre
du 11 mars 1940, n° 65, n° l.

16. Lettre du 11 mars 1940, n° 65, n°
l.

17. J.Escriva, homélie « Aimer le
monde passionnément » n° 114, dans
Entretiens

18. Cfr. J. Escrivá, Entretiens, n° 21.



19. Cf. Enchiridion delle Encicliche 5,
43 s. (n° 37-39). Cf. aussi Pío XI,
Encyclique Quas primas sur
l’institution de la fête du Christ-Roi,
Enchiridion 158 ss., sur tout 183. (n°
154 et suivants.).

20. Lettre du 5 août 1953, n.° 18, 2.

21. J. Escrivá, Quand le Christ passe,
n°. 183.

22. J. Escrivá, Quand le Christ passe,
n°. 183.

23. DH 1 (1044).

24. Cfr. F.-X. Kaufmann, Quale futuro
per il Cristianesimo? Queriniana,
Brescia 2002 (orig. Wie überlebt das
Christentum?, Herder, Friburgo i. Br.
2000).

Ibidem, n° 118.

25. Cfr. DH 2 (1046).

26. DH 1 (1044).



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/contenus-du-
message-de-saint-josemaria-

particulierement-saillants-dans-le-
contexte-actuel/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/contenus-du-message-de-saint-josemaria-particulierement-saillants-dans-le-contexte-actuel/
https://opusdei.org/fr/article/contenus-du-message-de-saint-josemaria-particulierement-saillants-dans-le-contexte-actuel/
https://opusdei.org/fr/article/contenus-du-message-de-saint-josemaria-particulierement-saillants-dans-le-contexte-actuel/
https://opusdei.org/fr/article/contenus-du-message-de-saint-josemaria-particulierement-saillants-dans-le-contexte-actuel/
https://opusdei.org/fr/article/contenus-du-message-de-saint-josemaria-particulierement-saillants-dans-le-contexte-actuel/

	Contenus du message de saint Josémaria particulièrement saillants dans le contexte actuel

