
opusdei.org

Conférence du Prélat
à Saragosse :
Eucharistie et
sacerdoce (27 mars
2025)

Conférence de Mgr Fernando
Ocáriz, prélat de l'Opus Dei, lors
de la manifestation académique
organisée à l'occasion du
centenaire de l'ordination
sacerdotale de saint Josémaria
(Saragosse, 27 mars 2025). La
conférence porte sur la place
centrale de l'Eucharistie dans la
vie du prêtre. (la transcription
est en français mais la vidéo est
en espagnol).



09/04/2025

Conférence, Saragosse, 27 mars
2025

EUCHARISTIE ET SACERDOCE

En cette célébration du centenaire de
l'ordination sacerdotale de saint
Josémaria, je m'arrêterai
principalement sur quelques-uns de
ses textes portant sur certains
aspects de la relation entre le
sacerdoce et l'Eucharistie. Ce sont
des textes qui, en plus de leur
contenu doctrinal, expriment aussi
l'expérience vivante de son âme
sacerdotale.

J'examinerai d'abord le sacerdoce en
tant qu'ordonné à l'Eucharistie, puis
l’importance de celle-ci dans la
sanctification du prêtre, et enfin son



rôle dans la mission pastorale que le
prêtre est appelé à remplir.

Sacerdoce pour l'Eucharistie

L'Eucharistie, et plus précisément le
Sacrifice eucharistique, est au centre
de la vie chrétienne. Saint Josémaria
l'a résumé par l'expression « centre
et racine », par exemple dans le texte
suivant de l'une de ses lettres : « Je
vous ai toujours enseigné, mes très
chers filles et fils, que la racine et le
centre de votre vie spirituelle est le
Saint Sacrifice de l'Autel, dans lequel
le Christ Prêtre renouvelle son
Sacrifice sur le Calvaire, en
adoration, honneur, louange et
action de grâces à la Très Sainte
Trinité »[1].

Cette idée était si profondément
ancrée dans son cœur et dans son
âme qu'il l'a souvent répétée
verbalement et par écrit[2]. En même
temps, il ajoutait que « si, pour
chacun de nous, [le Sacrifice



eucharistique] est le centre et la
racine de la vie chrétienne, il doit
l'être tout spécialement pour la vie
du prêtre »[3].

Saint Josémaria a dû se réjouir que,
des années plus tard, un texte du
concile Vatican II aussi important
que le décret Presbyterorum Ordinis
parlant de la relation entre le
sacerdoce et l'Eucharistie, utilise la
même expression pour affirmer que
le sacrifice eucharistique est « le
centre et la racine de toute la vie du
prêtre »[4].

a) Centre et racine de la vie du
prêtre

En effet, il est logique d'insister sur
ce point dans le cas du prêtre.
Comme l'a écrit Benoît XVI, « le lien
intrinsèque entre Eucharistie et
Sacrement de l'Ordre découle des
paroles mêmes de Jésus au Cénacle :
« Faites ceci en mémoire de moi » (Lc
22, 19). En effet, Jésus, à la veille de



sa mort, a institué l'Eucharistie et
fondé en même temps le sacerdoce de
la Nouvelle Alliance (...) Personne ne
peut dire « ceci est mon corps » et «
ceci est la coupe de mon sang » si ce
n'est au nom et en la personne du
Christ, unique souverain prêtre de la
nouvelle et éternelle Alliance (cf. He
8-9) »[5].

Le pape François a souligné que cette
identification au Christ prêtre s'étend
à toute la vie du prêtre. « Il ne peut
pas dire : « Prenez, et mangez-en
tous : ceci est mon Corps livré pour
vous », et ne pas vivre le même désir
d’offrir son propre corps, sa propre
vie, pour le peuple qui lui est confié
»[6].

Cette transformation profonde du
prêtre est intimement liée à
l'Eucharistie. Saint Josémaria l'a
commenté dans une homélie : « le
sacrement de l'Ordre confère au
prêtre la possibilité effective de



prêter à Notre Seigneur sa voix, ses
mains, tout son être ; c'est Jésus-
Christ qui, dans la Sainte Messe,
change, par les mots de la
consécration, la substance du pain et
du vin en son Corps, son Âme, son
Sang et sa Divinité »[7].

b) Dignité et faiblesse

A partir de ces considérations sur le
rapport entre sacerdoce et
Eucharistie, on comprend que
l'Eucharistie est à la fois le centre
vers lequel tout converge et,
inséparablement, la racine de cette
convergence. Elle est le centre, car si
c'est Dieu qui attire tout et tous à Lui
dans le Christ, l'Eucharistie est le lieu
où s'accomplit l'offrande du monde
au Père, par le Christ, avec Lui et en
Lui. En même temps, « Le Christ en
personne se place dans les mains des
prêtres, qui deviennent ainsi des
dispensateurs des mystères — des



merveilles — du Seigneur (1 Co 4, 1)
»[8].

Une action supérieure est-elle
possible sur terre ? L'action la plus
propre au Christ, Grand Prêtre
miséricordieux et fidèle, médiateur
de la nouvelle alliance (cf. He 2,17 et
9,15), reste entre les mains de sa
créature. C'est par lui que le culte
d'adoration s'élève vers le Père, et
par lui que les dons divins
parviennent aux fidèles.

C'est ainsi que le Concile Vatican II
l'exprime : pour les prêtres « c’est
dans le culte (...) eucharistique que
s’exerce par excellence leur charge
sacrée : là, agissant en la personne
du Christ et proclamant son Mystère,
ils réunissent les vœux des fidèles au
sacrifice de leur Chef (...), [le] Christ
s’offrant une fois pour toutes à son
Père en victime immaculée (cf. He 9,
11-28) »[9].



L'on comprend alors que le centre de
la vie du prêtre ne puisse être que
celui-ci. De plus, on peut dire que la
Sainte Messe constitue la fin
principale de l'ordination, l'acte dans
lequel « tout le ministère sacerdotal
trouve sa plénitude, son sens, son
centre et son efficacité »[10].

Certes, la dignité du sacerdoce se
trouve dans la conscience que chaque
prêtre a de sa propre indignité, et
cela constitue en soi le premier motif
pour s'efforcer de vivre étroitement
uni au Seigneur[11]. Dans la
célébration de l'Eucharistie elle-
même, les prières que le prêtre récite
en secret et dans lesquelles il
s'adresse au Seigneur en son nom
propre l'aident, comme le rappelle le
Missel, à prendre conscience de sa
mission et donc à l'accomplir avec
plus d'attention et de piété. Ces
prières ont généralement un
caractère pénitentiel et se trouvent à
des moments clés de la célébration



eucharistique : avant la proclamation
de l'Évangile, à la fin de l'Offertoire
et pour se préparer à entrer dans la
grande Prière Eucharistique, au
moment où il se prépare à recevoir le
Corps et le Sang du Christ.

Le prêtre est conscient que, par la
grâce qu'il reçoit lors de son
ordination et par l'action de l'Esprit
Saint dans l'Église, en s'approchant
de l'autel, ce n'est pas lui qui se
prépare à célébrer le culte du Père,
mais le Christ lui-même qui, en lui, «
renouvelle sur l'autel le divin
sacrifice du Calvaire »[12]. Le geste
extérieur de revêtir les ornements
sacerdotaux rappelle cette vérité au
célébrant. En effet, en revêtant ces
ornements, il rend manifeste
l'événement intérieur et la tâche qui
en découle : revêtir le Christ, se
donner à Lui comme Il s'est donné
pour nous. Les ornements ne sont
pas des signes de pouvoir ou de
supériorité : ce sont des symboles qui



rappellent à tous – et en premier lieu
aux prêtres eux-mêmes – qu'ils
n'agissent pas maintenant en tant
que personnes privées, mais in
persona Christi et aussi in persona
ecclesiae. De cette façon, les
vêtements sacrés rappellent
également que les célébrants ne sont
pas maîtres, ni de la célébration ni de
la communauté, mais serviteurs.[13]

c) Eucharistie et autres fonctions
sacerdotales

La centralité de l'Eucharistie dans la
vie du prêtre n'empêche pas
d'affirmer, comme le fait le Décret 
Presbyterorum Ordinis, que les
prêtres « ont pour premier devoir
d’annoncer l’Évangile [du Christ] à
tous les hommes »[14]. Non seulement
parce que la prédication de
l'Évangile précède
chronologiquement la célébration de
l'Eucharistie, mais aussi et surtout
parce que la prédication conduit à



l'Eucharistie, et que de l'Eucharistie –
du Christ qui se donne à l'Église – elle
tire sa force d'être parole de vie
éternelle (cf. Jn 6,68)[15]. En effet,
comme nous le verrons plus loin,
toute l'activité du prêtre découle de
l'Eucharistie comme de sa source la
plus intime. La célébration de
l'Eucharistie n'est pas l'unique
fonction du prêtre, mais il est
compréhensible qu'elle soit sa
mission principale et la plus
constitutive, notamment parce qu'en
elle se résument tous les mystères de
la foi chrétienne.

Eucharistie et sanctification du
prêtre

Si l'on considère ce qu'est
l'Eucharistie, on comprend que saint
Josémaria ait écrit : « Le sacerdoce,
en raison des fonctions sacrées qui
lui reviennent, exige plus qu'une vie
honnête : il exige une vie sainte chez
ceux qui l'exercent, constitués –



comme ils le sont – en médiateurs
entre Dieu et les hommes »[16].

a) L'Eucharistie et la
conformation au Christ

Dans la configuration au Christ Tête,
propre au ministère ordonné, le
décret Presbyterorum Ordinis affirme
que pour les prêtres, « ce qui
ordonne leur vie à la perfection, ce
sont leurs actes liturgiques de
chaque jour, c’est leur ministère tout
entier, exercé en communion avec
l’évêque et les autres prêtres »[17].

Le Sacrifice eucharistique, dans
lequel il exerce sa mission ou sa
fonction principale, est en même
temps pour le prêtre – comme pour
tout chrétien – le principal moyen de
sanctification, d'identification au
Christ. Selon Benoît XVI, « si elle est
vécue avec attention et avec foi, la
[Sainte] Messe est formative dans le
sens le plus profond du terme, en
tant qu'elle promeut la conformation



au Christ et qu'elle affermit le prêtre
dans sa vocation »[18].

Cet aspect profondément formatif de
la célébration elle-même est logique
si l'on garde à l'esprit que « les
paroles et les rites de la Liturgie
constituent aussi l’expression fidèle,
mûrie au long des siècles, des
sentiments du Christ, et ils nous
apprennent à avoir les mêmes
sentiments que les siens ; en
conformant notre esprit à ces
paroles, nous élevons nos cœurs vers
le Seigneur »[19]. La Sainte Messe
devient ainsi une école de vie.

D'autre part, l'identification au Christ
dans la célébration elle-même
conduit parfois à ce que « le Seigneur
fasse découvrir à chacun de nous ce
qu’il doit améliorer, quels sont les
défauts qu’il doit déraciner, et quel
doit être notre comportement
fraternel avec tous les hommes »[20].



Ainsi, dans la célébration et de
diverses manières, l'existence du
prêtre devient une existence
eucharistique. Non seulement parce
qu'il se nourrit de l'Eucharistie et que
sa célébration est l'acte central de sa
vie, mais aussi parce que, en tout, le
prêtre vit dans la même attitude que
celle avec laquelle le Christ se fait
nourriture pour ses semblables.

b) De la Trinité pour amener le
monde à la Trinité

En élargissant notre regard, nous
comprenons que dans la rencontre
avec le Christ dans l'Eucharistie,
nous recevons « le don même de la
Trinité à l'Église »[21]. En effet, la
Sainte Messe est l'action dans
laquelle l'amour de la Trinité se
manifeste le plus pleinement. Saint
Josémaria l’explique : « dans la
Messe, nous invoquons constamment
le Père. Le prêtre est un représentant
du Prêtre éternel, Jésus-Christ, qui



est, en même temps, la Victime. Et
l’action de l’Esprit Saint, à la Messe,
n’est pas moins ineffable, ni moins
certaine. Par la vertu de l’Esprit Saint,
écrit saint Jean de Damas, s’effectue
la conversion du Pain en Corps du
Christ »[22]. Dans l'Eucharistie, la
personne humaine est divinisée et de
l'Eucharistie jaillit la joie, fruit de
l'Esprit Saint, qui caractérise
l'existence chrétienne.

L'Eucharistie est donc la réalité
autour de laquelle s'articule la vie
spirituelle du prêtre : elle en est la
racine et le centre, la source et
l'anticipation sacramentelle de son
but définitif. Cette centralité et cette
radicalité donnent au chrétien, et en
particulier au prêtre, la capacité de
transformer toute activité
quotidienne en culte à Dieu. C'est un
enseignement sur lequel saint
Josémaria a insisté, surtout lorsqu'il
s'adressait aux simples fidèles, avec
un travail au milieu du monde, car il



concerne tous ceux qui participent
au sacerdoce du Christ, qu'il s'agisse
du sacerdoce commun ou du
sacerdoce ministériel.

Le prêtre est conscient d'avoir été
choisi parmi ses sœurs et ses frères
pour présenter au Père l'offrande de
l'Église, que le Christ lui-même
assume et fait sienne. En ce sens,
saint Josémaria s'est efforcé de faire
de la journée une Messe, en veillant à
ce que cet acte de culte déborde,
comme il l'a lui-même enseigné, dans
les oraisons jaculatoires, dans les
visites au Saint-Sacrement, dans
l'offrande de son travail et de ses
relations quotidiennes.[23]

c) Don et tâche

Que l'Eucharistie soit effectivement
le centre et la racine de la vie du
prêtre n'est pas seulement un don,
mais aussi une tâche personnelle de
correspondance à ce que l'on a reçu
de Dieu. Saint Jean-Paul II a écrit



dans l'une de ses lettres du Jeudi
saint aux prêtres : « Célébrons
toujours avec ferveur la sainte
Eucharistie. Restons souvent et
longuement en adoration devant le
Christ Eucharistique. Mettons-nous,
en quelque manière, « à l'école » de
l'Eucharistie »[24].

Les détails dans lesquels peut se
manifester le désir de prendre soin
de la Sainte Messe sont
innombrables, aussi créatifs que peut
l’être la capacité d'aimer d'une
personne. L'important est de ne pas
perdre de vue que, comme le
prêchait saint Josémaria, « la vie
liturgique est une vie d'amour ;
amour de Dieu le Père, par Jésus-
Christ dans l'Esprit Saint, avec toute
l'Église »[25]. Cet amour n'est pas une
réalité abstraite, mais une réalité très
concrète : incarnée. Le fondateur de
l'Opus Dei aimait à répéter que «
nous devons être très humains, sinon
nous ne pourrions pas non plus être



divins »[26]. Et il l'expliquait de
manière très éloquente : « Mais notez
bien que Dieu ne nous dit pas : au
lieu de votre cœur, je vous donnerai
la volonté d’un pur esprit. Non. Il
nous donne un cœur, et un cœur de
chair, comme celui du Christ. Je n’ai
pas un cœur pour aimer Dieu et un
autre pour aimer autrui, en ce
monde. C’est avec le même cœur qui
m’a fait aimer mes parents et qui m’a
fait aimer mes amis que j’aime le
Christ, le Père, l’Esprit Saint et Sainte
Marie »[27].

L'amour du prêtre pour la Sainte
Messe, l'effort pour lui donner la
centralité qui lui correspond
objectivement, peut s'exprimer de
mille façons différentes. Par
exemple, saint Josémaria avait
l'habitude de diviser la journée en
deux parties : la première moitié
pour rendre grâce pour la
Communion, et l'autre moitié pour se
préparer en vue du lendemain.



Un autre aspect sur lequel je
voudrais m'arrêter est son invitation
récurrente à célébrer l'Eucharistie
dans le calme. Cette suggestion est
très actuelle dans ce monde marqué
par la distraction et la précipitation.
Sur un ton très personnel, il confiait
à un groupe de prêtres ce qu'il avait
récemment vécu lors d'une
cérémonie universitaire : « Alors que
ce n'était pas mon tour de parler, je
pensais beaucoup à l'amour des
prêtres pour Notre Seigneur, et à la
façon dont nous ne savons pas le
montrer parce que nous sommes
presque toujours pressés. Trop ! Les
amoureux ne sont pas pressés.
Regardez comment ils se tiennent
compagnie une fois et une autre... Ils
ne se décident pas à se séparer ».
Puis il les encourageait : « Célébrez la
Sainte Messe calmement, faites-les
attendre ! Alors nous ferons un
travail splendide, si nous savons ne
pas être pressés, parce que vraiment,
in persona Christi, nous



accomplissons une tâche sacerdotale
profonde »[28].

d) Accompagner le Seigneur dans
le tabernacle

Outre la célébration de la Sainte
Messe, au cours de laquelle la
relation personnelle du prêtre avec
l'Eucharistie se réalise de manière
particulière, la présence permanente
du Christ dans le Tabernacle est un
rappel constant pour donner à toute
la vie une orientation eucharistique
précise.

Pour le prêtre, l'Eucharistie est une
présence vivante qui console et
donne de la force. Comme l'a écrit
saint Jean-Paul II, « Nombreux sont
les prêtres qui, au cours des siècles,
ont trouvé en elle le réconfort promis
par Jésus le soir de la dernière Cène,
le secret pour vaincre leur solitude,
le soutien pour supporter leurs
souffrances, l'aliment pour
reprendre le chemin après chaque



découragement, l'énergie intérieure
pour confirmer leur choix de la
fidélité »[29].

Dans la biographie de saint
Josémaria, les longs moments passés
en prière, le soir, devant le
Tabernacle de la Redonda, marquent
déjà son adolescence à Logroño.
Maintenant que nous sommes à
Saragosse, il est impossible de ne pas
se rappeler les nuits qu'il passait en
prière sur l'une des tribunes donnant
sur le chœur de l'église du Séminaire
de San Carlos. Il a conservé cette
même dévotion au fil des ans et l'on
sait comment il a encouragé le culte
eucharistique à une époque où, en de
nombreux endroits, la foi de l'Église
était remise en question.

Lors d'un de ses voyages en
Amérique, il recommanda aux
prêtres de tenir souvent compagnie
au Saint-Sacrement. Il voulait
accroître la piété eucharistique de



tous et leur fit remarquer que « sans
le faire parce que les gens de votre
église, les paroissiens de votre
paroisse, vous voient, vous ne devez
pas vous préoccuper d'être vus. Si
vous êtes attentifs au Seigneur, et
que les gens connaissent votre
amour, ils vous demanderont
pourquoi ; et vous pourrez alors
parler de cet amour qui doit remplir
toute votre vie »[30].

Comme le montrent ces simples
mots, la correspondance du prêtre au
don eucharistique, centre de sa vie
spirituelle, déborde sur une action
guidée par la charité pastorale.

Eucharistie et charité pastorale

La charité pastorale conduit le prêtre
à être le serviteur de tous. Dans une
de ses lettres, saint Josémaria écrivait
que les prêtres, « à l'exemple de
notre Seigneur, qui est venu non
pour être servi mais pour servir : non
veni ministrari, sed ministrare (Mt 20,



28), nous devons savoir mettre le
cœur par terre, pour que les autres
marchent confortablement dessus
»[31]. Cette attitude ne naît pas d'une
simple décision éthique, mais prend
sa source dans la relation
personnelle avec Dieu, avec ce Dieu
qui s'abaisse et se donne jusqu'à
devenir nourriture pour sa créature
dans l'Eucharistie.

a) Une existence eucharistique

La force spirituelle pour vivre sa
propre vie comme un don aux autres
naît éminemment de l'union avec
Jésus-Christ lui-même dans le
Sacrifice eucharistique[32]. Le
Sacrifice de la Croix, don total du
Christ à son Église, y est rendu
sacramentellement présent comme le
témoignage suprême de sa qualité de
Chef et de Pasteur, de Serviteur et
d'Époux. Ainsi, l'Eucharistie est aussi
la racine et le centre de la dimension
pastorale de la vie du prêtre. Selon



les mots de saint Jean-Paul II, « c’est
précisément pourquoi la charité
pastorale du prêtre non seulement
naît de l'Eucharistie, mais trouve
dans la célébration de celle-ci sa plus
haute réalisation. De même, c'est de
l'Eucharistie que le prêtre reçoit la
grâce et la responsabilité de donner
un sens sacrificiel à toute son
existence »[33].

En d'autres termes, le prêtre est
appelé à vivre une existence
eucharistique, c'est-à-dire une vie à
l'image du Sacrifice du Christ qu'il
célèbre dans la Sainte Messe. Le Pape
François l'a expliqué lors du Jubilé
des prêtres en 2016 : « dans la
célébration eucharistique nous
retrouvons chaque jour notre
identité de pasteurs. Chaque fois
nous pouvons faire véritablement
nôtre ses paroles « ceci est mon corps
offert en sacrifice pour vous ». C’est le
sens de notre vie, ce sont les paroles
avec lesquelles, dans un certain sens,



nous pouvons renouveler
quotidiennement les promesses de
notre Ordination »[34].

En définitive, la charité pastorale, qui
est conférée au prêtre dans le
sacrement de l'Ordre, est un don qui
s'actualise dans chaque Eucharistie
et qui doit se traduire par un
comportement correspondant dans
la vie quotidienne.

b) Correspondre au don reçu, se
contenter de ce don

En célébrant l'Eucharistie, nous
devons essayer de nous identifier au
don du Christ, en l'incarnant dans
notre propre vie. Saint Josémaria
l'expliquait de façon imagée dans
l'une de ses homélies : « celui qui ne
laboure pas le champ de Dieu, celui
qui n’est pas fidèle à la mission
divine de se donner aux autres, en
les aidant à connaître le Christ,
pourra difficilement comprendre ce
qu’est le Pain Eucharistique.



Personne n’attache de prix à ce qui
ne lui a pas coûté d’effort »[35].

Il a ensuite développé cette idée en
utilisant une image tirée de l'Écriture
et en mettant l'accent sur
l'identification à Jésus-Christ : « Pour
apprécier et aimer la Sainte
Eucharistie, il est nécessaire de
parcourir le chemin du Christ : être
blé, mourir à nous-mêmes, renaître
pleins de vie et donner du fruit en
abondance : cent pour un ! Ce
chemin se résume en un seul mot :
aimer. Aimer, c’est avoir le cœur
grand, ressentir les préoccupations
de ceux qui nous entourent, savoir
pardonner et comprendre : se
sacrifier, avec Jésus-Christ, pour
toutes les âmes »[36].

Et saint Josémaria de conclure : «
Pour aimer de la sorte, il faut que
chacun de vous extirpe de sa vie
personnelle tout ce qui gêne la vie du
Christ en lui : le goût du confort, la



tentation de l’égoïsme, la tendance à
briller. Ce n’est qu’en reproduisant
en nous cette vie du Christ que nous
pourrons la transmettre aux autres ;
ce n’est qu’en faisant l’expérience de
la mort du grain de blé que nous
pourrons travailler dans les
entrailles de la terre, la transformer
de l’intérieur, la rendre féconde »[37].

Si l'Eucharistie est pour le prêtre le
lieu "central et radical" de son
identification au Christ et à son don
salvifique, la charité pastorale le
poussera nécessairement à conduire
les fidèles à cette même source de
vie, dans laquelle se trouve aussi
l'exercice principal du sacerdoce
commun des fidèles. Le prêtre peut
le faire non seulement par sa
prédication, mais aussi en "vivant" la
Messe avec cette foi : il célèbre
l'Eucharistie pour l'Église et en
présence de l'Église – même si le
peuple n'y participe pas – et sa vie est
donc également appelée à imiter le



sacrifice du Christ, qui « a aimé
l'Église et s'est livré lui-même pour
elle » (Ep 5, 25)

En définitive, le ministre ne peut se
contenter d'être un canal inerte par
lequel passent la parole et les
sacrements de l'Église : il doit
adapter sa vie au caractère
sacramentel qu'il a reçu et qui le
conforme au Christ, en orientant
toute son existence vers ce plein don
de soi qui trouve son centre et sa
racine dans la célébration de
l'Eucharistie au bénéfice de toute
l'Église. Saint Josémaria l’explique : «
Un prêtre qui vit ainsi la Sainte
Messe – en adorant, en expiant, en
implorant, en rendant grâces, en
s'identifiant au Christ – et qui
apprend aux autres à faire du
Sacrifice de l'autel le centre et la
racine de la vie chrétienne, fera
véritablement preuve de la grandeur
incomparable de sa vocation, du



caractère dont il est marqué, et qu'il
ne perdra pas de toute l'éternité »[38].

Plus on comprend la logique de la
Croix présente dans la Sainte Messe,
plus on vit le ministère comme un
don total de soi. Se référant à la grâce
propre à la plénitude du sacerdoce,
le Catéchisme de l'Église Catholique
affirme : « Cette grâce le pousse à
annoncer l’Evangile à tous, à être le
modèle de son troupeau, à le
précéder sur le chemin de la
sanctification en s’identifiant dans
l’Eucharistie avec le Christ Prêtre et
Victime, sans craindre de donner sa
vie pour ses brebis »[39].

c) Vivre pour les frères, vivre pour
l'Église

Les prêtres – imitant ce qui les
concerne : le don total du Christ –
puisent dans l'Eucharistie la force
spirituelle nécessaire pour se
sacrifier joyeusement au service de
leurs frères, en particulier de ceux



qui en ont le plus besoin, de ceux qui
sont "rejetés" par le monde.

En effet, l'existence eucharistique du
prêtre s'exprime dans mille détails
d'attention et de soin. Elle se
manifeste en particulier dans la
miséricorde avec laquelle il accueille
ceux qui viennent à l'Église en quête
de réconciliation, et dans l'amour
avec lequel il va à la recherche de
ceux qui ne connaissent pas le Christ
ou qui se sont éloignés de Lui. Dans
tous les aspects de son ministère, il
prépare et guide toutes les personnes
à rencontrer Jésus dans l'Eucharistie,
conscient du besoin que nous avons
tous d'une rencontre personnelle
avec Jésus-Christ.

Enfin, il convient de considérer que
la centralité et la radicalité de
l'Eucharistie dans le ministère du
prêtre, comme don et comme tâche, a
une dimension ecclésiale évidente et
essentielle, puisque « l'Eucharistie,



dans laquelle le Seigneur nous donne
son Corps et nous transforme en un
seul Corps, est le lieu où l'Eglise
s'exprime de manière permanente
dans sa forme la plus essentielle :
présente en tout lieu et, cependant,
seulement une, comme le Christ est 
un »[40].

La double dimension universelle et
particulière de l'Église est également
projetée sur le ministère sacerdotal,
et c'est principalement dans
l'Eucharistie que le prêtre peut et
doit ressentir la sollicitude pour
toute l'Église et, avec l'Église et dans
l'Église, la sollicitude pour le monde
entier. En ce sens, le prêtre à l'autel,
comme le Christ sur le Golgotha,
porte le poids des besoins, des
difficultés et des souffrances de toute
l'humanité[41].Le Pape François s'est
référé à cette même idée : « le prêtre
célèbre en chargeant sur ses épaules
le peuple qui lui est confié, et en
portant leurs noms gravés en son



cœur. Revêtir notre humble chasuble
peut bien nous faire sentir, sur les
épaules et dans notre cœur, le poids
et le visage de notre peuple fidèle, de
nos saints et de nos martyrs, il y en a
beaucoup à notre époque ! »[42]. Le
sacrifice eucharistique n'est pas
seulement un grand bien pour le
prêtre, il constitue aussi son
ministère principal pour le bien de
tous.[43]

Conclusion

Le Christ est l’unique Grand Prêtre
qui, par le sacrifice de la Croix,
donne la vie à la communauté des
fidèles et assure sa présence
vivifiante à toute l'Église dans la
célébration de l'Eucharistie. Dans
l'Eucharistie, le Seigneur rassemble
visiblement son peuple sacerdotal,
destiné à louer Dieu en exerçant le
sacerdoce baptismal.

Le Christ, Tête de l'Église, se rend
présent en elle par ses ministres, par



ceux qui, en vertu du sacrement de
l'Ordre, sont constitués ses
instruments pour le bien de tout le
Peuple de Dieu. L'Église, une fois
engendrée par l'action de l'Esprit
Saint à travers la prédication, le
Baptême et la célébration du Saint
Sacrifice, continue à vivre, à
s'étendre et à se répandre grâce à la
puissance de l'Eucharistie qui est
l'acte suprême du culte et la source
principale du salut, du don de Dieu à
notre égard.

« On comprend ainsi – dit saint
Josémaria –que la Messe soit le
centre et la racine de la vie
spirituelle du chrétien. Elle est la fin
de tous les sacrements. A la Messe,
s’achemine vers sa plénitude la vie
de la grâce que le Baptême a déposée
en nous et qui grandit fortifiée par la
Confirmation »[44].

Je ne voudrais pas terminer ces
considérations sans faire référence à



la Sainte Vierge. Dans l'article que
saint Josémaria a écrit en 1974 sur
Notre-Dame du Pilier, nous lisons : «
Pour moi, la première dévotion
mariale – j'aime à la considérer ainsi
– est la Sainte Messe ».

Il expliquait ensuite comment il
voyait la présence de Marie dans le
Saint Sacrifice : « Chaque jour,
lorsque le Christ descend entre les
mains du prêtre, sa présence réelle
se renouvelle parmi nous avec son
Corps, son Sang, son Âme et sa
Divinité : le même Corps et le même
Sang qu'il a pris dans le sein de
Marie. Dans le Sacrifice de l'autel, la
participation de la Vierge évoque
pour nous le souvenir silencieux
avec lequel elle a accompagné la vie
de son Fils, lorsqu'il marchait sur la
terre de Palestine (...) Dans ce
mystère insondable, le visage très
pur de Marie, Fille de Dieu le Père,
Mère de Dieu le Fils, Épouse de Dieu



le Saint-Esprit, apparaît comme voilé
»[45].

C'est pourquoi il concluait : « La
rencontre avec Jésus dans le Sacrifice
de l'Autel entraîne nécessairement
avec elle la rencontre avec Marie, sa
Mère. Celui qui rencontre Jésus
rencontre aussi la Vierge sans tache
»[46].

Fernando Ocáriz

[1] Lettre numéro 10, no 11 (italiques
ajoutés). Les textes sans référence
d’auteur sont de saint Josémaria.

[2] Cf. par exemple la lettre numéro
25, no 5

[3] Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise, no 43



[4] Concile Vatican II, décret 
Presbyterorum Ordinis, no 14.

[5] Benoît XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, no 23.

[6] Pape François, Lettre apostolique 
Desiderio desideravi, no 60.

[7] Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise no 39

[8] Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise no 34.

[9] Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, no 28. Cf. décret 
Presbyterorum Ordinis, no 2.

[10] Lettre numéro 26, no 18

[11] Cf. Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise no 38-39.

[12] Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise no 44.



[13] Le célébrant doit en effet
conjuguer le "je" et le "nous". Le
ministère sacerdotal s'inscrit dans
une double perspective : il
représente sacramentellement le
Christ, "seul médiateur entre Dieu et
les hommes" (1 Tm 2,5), qui
rassemble et conduit son peuple, et il
représente aussi l'Église, au service
de laquelle il exerce son action.

[14] Concile Vatican II, décret 
Presbyterorum Ordinis, no 4.

[15] Cf. ibidem, no 5.

[16] Lettre 2-II-1945, no 4.

[17] Cf. Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, no 12.

[18] Benoît XVI, Ex. ap. Sacramentum
caritatis, no 80.

[19] Congrégation pour le culte divin,
Instr. Redemptionis sacramentum, no

5.



[20] Quand le Christ passe no 88. Dans
ce texte, saint Josémaria poursuit son
homélie en montrant, avec sa
catéchèse mystagogique, que la
Sainte Messe est formative au sens le
plus profond du terme.

[21] Quand le Christ passe no 87.

[22] Quand le Christ passe no 85.

[23] Cf. Forge, no 69.

[24] Saint Jean Paul II, Lettre aux
prêtres, Jeudi saint 2000, no 14.

[25] Cité dans E. Burkhart-J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol.

[26] Quand le Christ passe no166.

[27] Quand le Christ passe no 166.

[28] Dos meses de Catequesis, vol. II,
pp. 755-757.



[29] Saint Jean Paul II, Lettre aux
prêtres, Jeudi saint 2000, no 14.

[30] Cité dans J. Echevarría, Memoria
de san Josemaría, Rialp, Madrid, 6e
éd. 2016, p. 239.

[31] Lettre numéro 10, no 20.

[32] Cf. Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, no 14.

[33] Saint Jean Paul II, Constitution
apostolique Pastores dabo vobis, no

23.

[34] Pape François, Homélie, 3-VI-2016.

[35] Quand le Christ passe, no 158.

[36] Quand le Christ passe, no 158.

[37] Quand le Christ passe, no 158.

[38] Prêtre pour l’éternité, in Aimer
l’Eglise no 49.



[39] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1586.

[40] Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Lettre Communionis notio, no

5.

[41] Cf. J. Echevarria, Para servir a la
Iglesia. Homilías sobre el sacerdocio,
Rialp, Madrid 2001, p. 58.

[42] Pape François,Homélie de la Messe
chrismale, 28-III-2013

[43] Cf. Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, no 13.

[44] Quand le Christ passe, no 87

[45] La Virgen del Pilar, no 18; in 
Escritos varios pp. 289-290.

[46] Ibid, no 19.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/conference-du-
prelat-a-saragosse-eucharistie-et-

sacerdoce/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/conference-du-prelat-a-saragosse-eucharistie-et-sacerdoce/
https://opusdei.org/fr/article/conference-du-prelat-a-saragosse-eucharistie-et-sacerdoce/
https://opusdei.org/fr/article/conference-du-prelat-a-saragosse-eucharistie-et-sacerdoce/
https://opusdei.org/fr/article/conference-du-prelat-a-saragosse-eucharistie-et-sacerdoce/

	Conférence du Prélat à Saragosse : Eucharistie et sacerdoce (27 mars 2025)

