
opusdei.org

Comment le
fondateur de l’Opus
Dei pratiquait cet
esprit de
mortification

Il s’appliquait lui-même ce qu’il
avait tant de fois prescrit:
"lorsqu’on aime pour de bon, il
n’y a pas de sacrifice pénible.
L’amour espère tout, donne
tout. La Passion du Christ n’a
d’explication que dans
l’amour."

20/03/2010



C’est dans Quand le Christ passe (97),
ouvrage du fondateur de l’Opus Dei,
que nous trouvons : « Penser à la
mort du Christ nous invite à nous
situer avec une sincérité absolue
devant notre devoir quotidien, à 
prendre au sérieux la foi que nous
professons. La Semaine Sainte ne
peut donc pas être une parenthèse
sacrée dans le contexte d'une vie
exclusivement portée par des
intérêts humains; elle doit être une
occasion de pénétrer dans la
profondeur de l'amour de Dieu, pour
pouvoir ainsi, par notre parole et par
nos œuvres, le montrer aux
hommes.»

Mgr Echevarria nous dit comment le
fondateur de l’Opus Dei pratiquait
cet esprit de mortification :

— Le fondateur de l’Opus Dei fait
allusion au n° 856 de Chemin à cette «
conséquence paradoxale : celui qui
suit le « petit chemin de l’enfance »



doit, pour se faire enfant, renforcer et
viriliser sa volonté. » De ce fait, je
pense qu’il faudrait maintenant parler
de la pratique de sa mortification et de
sa pénitence, de cet amour de la Croix,
cet esprit de contrition.

L’oraison des sens

Saint Josémaria Escriva pratiquait la
mortification et les pénitences
corporelles parce qu’il considérait
qu’elles étaient indispensables à la
vie d’union à Dieu et à l’efficacité de
l’apostolat. Il parlait très souvent de
l’oraison des sens qui se concrétise
dans un sacrifice physique et
intérieur et dans un esprit de
réparation qui pousse l’âme au
renoncement par amour.

Très fréquemment il nous a parlé de
la souffrance de Notre Seigneur
Jésus-Christ. Il nous faisait voir que
le Seigneur avait atteint ce niveau de
don de lui-même afin d’effacer toutes
les défaillances humaines, porté par



un amour plein de bonheur et de
liberté : « oblatus est quia ipse voluit !
[il s’est livré de son propre gré! : Isaïe
53, 7 »] Le 1erseptembre 1971, il
exprima cette persuasion intime : «je
suis convaincu qu’il nous faut
crucifier notre mémoire, notre
entendement et notre volonté : il y a
un clou pour chacune de ces
puissances !»

Il a voulu que des chardons et de
roses décorent l’oratoire où il
célébrait habituellement sa Messe.
Depuis qu’il était tout jeune, il
répétait la devise per aspera ad astra,
qu’il a même utilisée comme un
élément de décoration. «Per aspera
ad astra ! Cette devise a toujours été
pour moi une secousse : pour arriver
au Ciel il faut souffrir, il faut
s’anéantir, se passer de son ‘moi’, se
mettre entièrement à la disposition
de la Volonté de la Bienheureuse
Trinité !»



Aussi naturel que le battement du
cœur

Il acceptait volontiers la
mortification active et passive : il
souhaitait que le Seigneur
s’approprie de sa vie à tout moment,
lorsqu’il éprouvait de la joie à
travailler où lorsqu’il se heurtait à la
souffrance. Je pense que ses propos
de 1963 résument bien cette attitude
: «il faut mourir petit à petit, par
une mortification continuelle dans
mille détails. Il ne s’agit pas d’en
avoir peur puisque cela doit finir par
être aussi naturel que le battement
du cœur. En ce moment je ne sens
pas les battements de mon cœur et
pourtant il bat. Et malheur au jour
où il s’arrêtera ! Je vous dis de
même : dans votre vie spirituelle, la
vie du cœur, ce battement, cet effort,
n’est que la mortification de chaque
instant, la conversation aimante avec
le Seigneur, le recours à



l’intercession de Marie, de Joseph,
des anges gardiens. »

— Ce battement continuel requiert,
cela va sans dire, un effort personnel :
ce n’est pas quelque chose de naturel,
d’automatique. Au contraire, cela
demande d’habitude un projet de
mortifications grandes et petites.

Il lui arrivait souvent de nous
demander en toute simplicité :
«combien de douzaines de
mortifications habituelles t’imposes-
tu ?» Lorsque j’ai fait sa
connaissance, il souffrait de diabète
et j’ai observé qu’il faisait de
nombreux sacrifices pour supporter,
avec allant et beaucoup de panache,
les contraintes pénibles de cette
maladie.

Dans les choses quotidiennes

Il se mortifiait tout d’abord dans
l’accomplissement de son plan de
vie : il faisait fi de ses goûts



personnels, il se pliait strictement à
l’horaire de la maison, sans
s’accorder de dispenses ou d’excuses,
même pour des raisons de santé.

Il évitait tout naturellement de se
mettre à l’aise pendant son travail et
ses moments de détente. Il ne
s’appuyait pas sur les dossiers des
sièges, il ne croisait pas ses jambes
lorsqu’il était assis. Pendant des
années, à la fin de sa vie, il a utilisé
un fauteuil très haut qui ne lui
permettait pas de poser les pieds par
terre.

En 1954 il parlait ainsi de cet effort
constant dans les choses
quotidiennes pour les offrir au
Seigneur : «je ne peux pas ici
m’acharner à chasser des lions. Tout
d’abord, je n’en trouverai pas, et
puis, si je ne suis pas vigilant, au
garde-à-vous, pour écarter tout ce
qui ne m’unit pas à Dieu, je ne serai
plus en mesure de voir ce qu’il me



demande. En revanche, la recherche
de cette finesse dans l’amour, dans la
délicatesse au soin des petites choses,
dans notre vie quotidienne, du matin
au soir, est un service, une pénitence
continuelle pour rendre gloire à
Dieu. Et cette application aux petites
choses, in pauca fidelis ! est aussi une
humiliation pour nous, puisque en
fin de journée nous sommes
convaincus que nous ne valons rien.
Lors de mon examen je dois dire
souvent : Josémaria n’est pas content
de Josémaria parce qu’il y a plein de
choses que j’aurais pu faire et que
n’ai pas voulu faire. Si nous ne nous
exercions pas à ces petites choses,
nous risquerions, dans notre orgueil,
de nous prendre pour des
vainqueurs. En effet, avec expérience
qui nous leurre, nous pourrions bien
nous croire capables d’être fidèles
dans les grandes choses alors que la
réalité quotidienne nous montre bien
que c’est dans les petites choses que



nous ne sommes pas généreux tant et
tant de fois.»

L’exemple de Jésus-Christ

— Il y a un chapitre classique dans
l’ascèse des chrétiens qui porte sur la
mortification pendant les repas. Il
tient à l’exemple de Jésus-Christ qui a
jeûné au désert (Matthieu 4, 2), qui a
eu faim sur sa route (Matthieu 21, 18)
et qui a connu l’ardeur de la soif (Jean
4, 7).

Il ne prenait aucun aliment en
dehors des heures des repas. Ses
déjeuners étaient courts lorsqu’il ne
recevait personne. Il y avait des
périodes où il se passait de sel, ne
mettait pas de sucre dans son café au
lait, même pas après avoir été guéri
du diabète. Il a pratiqué souvent et
avec l’autorisation de son directeur
spirituel, deux ou trois jours de jeûne
rigoureux, au pain et à l’eau.



Il ne laissait rien dans son assiette, de
trop salé ou de fade, de peu ou trop
cuit. Il tâchait de se servir un peu
plus de ce qui ne lui disait pas grand-
chose et un peu moins de ce qu’il
aimait le plus. Il goûtait à tout et si
par hasard, et sans que personne n’y
soit pour quelque chose, la
nourriture n’était pas bonne, il en
prenait quand même. S’il pensait que
cela pouvait être mauvais pour sa
santé, il n’y goûtait pas mais sans
demander quoique ce soit d’autre à
la place.

Lors des repas, nous devions
l’encourager à boire de l’eau, parce
qu’il en prenait peu pendant la
journée. Cette mortification venait de
loin puisqu’il lui était souvent arrivé
de se proposer de ne boire que l’eau
des ablutions au lavabo de la Messe.

Par rapport à la boisson, il ne lui est
jamais arrivé de boire jusqu’au bout
un verre de vin et ce durant



pratiquement tous les déjeuners de
sa vie. Vu son insuffisance rénale, le
docteur lui recommanda de boire de
l’eau minérale de Fiuggi, très
courante en Italie. Trois ou quatre
ans avant sa mort, par prescription
médicale aussi, c’est l’eau d’Évian
qu’il prenait. Les analyses
montraient qu’il perdait beaucoup de
potassium et cette eau en était riche.
Il devait beaucoup se mortifier pour
boire en dehors des repas et nous
l’encouragions sans cesse, surtout
lorsqu’il faisait très chaud à Rome.

Avec son sens de l’accueil, lorsqu’il
recevait du monde, il veillait à ce que
les menus soient bien préparés mais
quant à lui, il se débrouillait pour ne
manger que l’indispensable sans
s’accorder aucune compensation et
cherchant toujours à prendre les
choses les plus simples et les moins
appétissantes. Beaucoup de ses
invités nous ont dit, par la suite,
avoir été touchés par cette maîtrise



de soi faite d’une élégance qui ne les
gênait pas pour se servir
normalement.

— Tout en sachant que la
mortification la plus agréable à Dieu
est l’accomplissement fidèle du devoir
parfaitement achevé, il pratiqua aussi
de dures pénitences corporelles. Avec
de profondes raisons théologiques, il y
avait aussi cet esprit sportif avec
lequel il faisait face à la lutte
ascétique.

Lorsqu’on aime pour de bon

Il s’est toujours servi des disciplines
et du cilice, en accord avec son
directeur spirituel. Lors des années
les plus dures de son diabète, à
Rome, il a fallu qu’il s’arrête sur
prescription médicale : la moindre
blessure, aussi petite fût-elle,
devenait une plaie purulente et son
état de santé s’aggravait.



Il s’appliquait lui-même ce qu’il avait
tant de fois prescrit : «lorsqu’on
aime pour de bon, il n’y a pas de
sacrifice pénible. L’amour espère
tout, donne tout. La Passion du
Christ n’a d’explication que dans
l’amour. Mortification : oraison du
corps et de l’âme. Mets-y de
l’amour et tout ce que tu fais te
semblera peu.»

Tiré du livre : Memoria del Beato
Josemaría Escrivá, Javier Echevarría
Rodriguez y Salvador Bernal
Fernández, Madrid 2000.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/comment-le-
fondateur-de-lopus-dei-pratiquait-cet-
esprit-de-mortification/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/comment-le-fondateur-de-lopus-dei-pratiquait-cet-esprit-de-mortification/
https://opusdei.org/fr/article/comment-le-fondateur-de-lopus-dei-pratiquait-cet-esprit-de-mortification/
https://opusdei.org/fr/article/comment-le-fondateur-de-lopus-dei-pratiquait-cet-esprit-de-mortification/
https://opusdei.org/fr/article/comment-le-fondateur-de-lopus-dei-pratiquait-cet-esprit-de-mortification/

	Comment le fondateur de l’Opus Dei pratiquait cet esprit de mortification

