
opusdei.org

Comme dans un
film : la vocation de
Marie

Nous avons vu certains films si
souvent que nous sommes
capables d’en répéter des
dialogues par cœur. Beaucoup
d'entre eux se déroulent dans
des endroits où nous ne
sommes jamais allés mais qui
nous sont très familiers.
L'Annonciation est l'un de ces
films qui nous donne
l'impression d'être comme dans
un autre chez nous.



28/08/2023

Il y a deux mille ans, dans un village
reculé de Palestine, une petite
maison de briques encastrée dans la
roche a été le théâtre du plus grand
événement de l'histoire de
l'humanité. Même sans y être allé, ce
lieu – qui n'aurait jamais figuré dans
les livres ni même sur les cartes – a
excité l'imagination de générations
de chrétiens, et d'innombrables
artistes l'ont représenté dans leurs
œuvres, avec plus ou moins de
vraisemblance.

Nous avons certainement écouté de
nombreuses fois le dialogue (cf. Lc 1,
26-38) intervenu entre ces murs
entre une jeune fille nommée Marie
et l'Archange Gabriel, envoyé par
Dieu. Un échange de paroles sur
lequel nous pouvons toujours
revenir – nous le faisons chaque jour



en récitant l'Angélus – car il s'agit
d'un moment capital pour l'alliance
entre Dieu et l'humanité.

Un cœur en prière

Le jour commence à poindre et nous
pouvons nous y transporter avec
notre imagination. C'est une tiède
matinée de printemps et, dans les
rues étroites de Nazareth, règne
encore le silence interrompu
seulement sporadiquement par des
pas, le trot d'un âne ou une
conversation à voix basse. Comme
tous les matins, Marie s'est levée de
bonne heure. Avant d'aller chercher
de l'eau au puits, elle aime consacrer
quelques minutes à la prière. Elle
peut ainsi élever son cœur vers
Yahvé et Le remercier pour le don
d'un nouveau jour. Sa méditation
s'écoule comme une rivière, « dans
un lit tranquille et large »[1], sans
bruit de paroles. Elle répète le Shema
Israël – écoute Israël –[2] et les



psaumes du roi David sont souvent
l'inspiration de sa prière.

Marie sait que la mémoire est une
composante essentielle de la foi du
peuple élu. L'exhortation que les
écrivains sacrés font à Israël de
garder le souvenir de la providence
divine est constante dans la Bible[3].
Elle a réfléchi à ces textes à de
nombreuses reprises : « Notre Mère a
longuement médité les paroles des
saints, ces hommes et ces femmes de
l’Ancien Testament qui attendaient le
Seigneur, ainsi que les événements
auxquels ils ont été mêlés. Elle s’est
émue devant cette succession de
prodiges, devant le débordement de
la miséricorde de Dieu pour un
peuple si souvent ingrat »[4]. Habituée
depuis son enfance à converser avec
Yahvé dans l'intimité de son cœur,
elle considérait sa protection
paternelle et le déroulement de son
plan de salut depuis le début des
temps. Dans sa prière, elle avait



demandé avec insistance la venue du
Messie promis.

Malgré son jeune âge, Marie a appris
à se taire pour contempler la
présence divine dans son âme. Elle
aime méditer dans son cœur[5] les
événements grands et petits, pour les
mesurer à l’aune de la Providence. Il
n'est donc pas surprenant de penser
que l'ange Gabriel, lorsqu'il vient à
elle pour lui faire la plus grande
proposition qui puisse être faite à
une créature, la trouve recueillie
dans la prière[6].« Il n’y a pas de
meilleure manière de prier que de se
mettre, comme Marie, dans une
attitude d’ouverture, de cœur ouvert
à Dieu : “Seigneur, ce que Tu veux,
quand Tu veux et comme Tu veux ”.
C’est-à-dire le cœur ouvert à la
volonté de Dieu »[7].

L'humilité de celle qui est pleine de
grâce



Le messager divin salue Marie avec
révérence et enthousiasme :« Je te
salue, Comblée-de-grâce, le Seigneur
est avec toi » (Lc 1, 28). Le texte sacré
précise : « À cette parole, elle fut
toute bouleversée, et elle se
demandait ce que pouvait signifier
cette salutation » (Lc 1, 29). La Vierge
n’est pas surprise de la visite d'un
être angélique, mais bien des paroles
par lesquelles il s'adresse à elle : « le
messager salue Marie comme pleine
de grâce : il l'appelle ainsi comme si
c'était là son vrai nom. Il ne donne
pas à celle à qui il s'adresse son nom
propre suivant l'état civil terrestre :
Myriam (= Marie), mais ce nom
nouveau : pleine de grâce »[8] Le nom
que Yahvé avait destiné à sa Mère de
toute éternité, celui qui la décrit le
mieux, lui est révélé. Elle, en
revanche, se sait si petite devant la
grandeur du Créateur ! Et c'est
précisément l'humilité de Marie qui
séduit Dieu et fait d'elle l'objet de sa
prédilection : « Le secret de Marie est



l’humilité. C’est l’humilité qui a attiré
le regard de Dieu sur elle. L’œil
humain recherche toujours la
grandeur et se laisse éblouir par ce
qui est voyant. Dieu, en revanche, ne
regarde pas l’apparence, Dieu
regarde le cœur (cf. 1 Sam 16,7) et il
est charmé par l’humilité : l’humilité
du cœur charme Dieu »[9].

Gabriel poursuit son rôle
d'ambassadeur :« Sois sans crainte,
Marie, car tu as trouvé grâce auprès
de Dieu. Voici que tu vas concevoir et
enfanter un fils ; tu lui donneras le
nom de Jésus. Il sera grand, il sera
appelé Fils du Très-Haut ; le Seigneur
Dieu lui donnera le trône de David
son père ; Il régnera pour toujours
sur la maison de Jacob, et son règne
n’aura pas de fin » (Lc 1, 30-33). « Ne
timeas Maria ! ne crains pas, Marie !
Aujourd'hui, nous pouvons
également considérer que ces paroles
nous sont adressées : "N'aie pas
peur". Saint Jean écrit dans sa



première lettre quelque chose de
surprenant : « Celui qui reste dans la
crainte n’a pas atteint la perfection
de l’amour » (1 Jn 4, 18), que saint
Josémaría traduit ainsi : « celui qui a
peur ne sait pas aimer » (Forge, no

260). Seigneur, nous voulons savoir
T'aimer, grandir dans l'amour »[10].

La jeune femme, qui a écouté la
promesse messianique depuis son
enfance, comprend bien les paroles
du messager céleste. Et, bien qu'elle
ait promis de se donner entièrement,
corps et âme, à Dieu, elle découvre à
ce moment-là qu'elle a été choisie
parmi toutes les femmes d'Israël,
pour devenir la mère du Messie.
Comme à son habitude, elle met en
œuvre tous ses talents pour
discerner la volonté divine. Elle
applique son intelligence au message
qu'elle a reçu et cherche à
comprendre comment rendre
compatible cette demande de Dieu
avec le désir d'être tout entière pour



Lui qu'elle ressent dans son cœur : «
Marie dit à l'ange : " Comment cela
va-t-il se faire puisque je ne connais
pas d’homme ? " » (Lc 1,34). Elle ne
doute pas que le plan divin
s'accomplisse. Elle a toujours voulu
faire la volonté de Yahvé, mais elle
veut comprendre comment la
Providence va résoudre les
événements et comment elle peut y
répondre avec générosité et en y
adhérant de tout cœur. « Marie [n’a
pas été] simplement comme un
instrument passif aux mains de Dieu,
mais comme apportant au salut des
hommes la coopération de sa libre
foi et de son obéissance »[11].

En attente d'un oui

Gabriel poursuit : « l’Esprit Saint
viendra sur toi, et la puissance du
Très-Haut te prendra sous son
ombre ; c’est pourquoi celui qui va
naître sera saint, il sera appelé Fils
de Dieu » (Lc 1,35). Et il ajoute



quelque chose de surprenant : « voici
que, dans sa vieillesse, Élisabeth, ta
parente, a conçu, elle aussi, un fils et
en est à son sixième mois, alors qu’on
l’appelait la femme stérile. Car rien
n’est impossible à Dieu » (Lc 1,
36-37). L'ange tranche la question : le
fruit des entrailles de Marie sera
l'œuvre de l'Esprit Saint. Ces simples
mots contiennent la première
révélation de la foi trinitaire dans le
Nouveau Testament. Et la Vierge est
la première créature à adhérer à
cette vérité qui constitue le contenu
central du dogme chrétien. Comme
l'a prêché saint Augustin, avant de Le
concevoir dans son sein, Marie
conçoit Jésus dans son cœur : « C'est
par la foi que l’on croit au Christ et
qu’Il est conçu. C’est la foi qui vient
d’abord dans le cœur de la Vierge, et
ensuite la fécondité vient dans le sein
de la mère »[12].

L'ange donne un signe à Notre Dame
en lui parlant de sa cousine



Élisabeth, épouse du prêtre Zacharie
qui habite à Aïn-Karim. Élisabeth a,
elle aussi, bénéficié d'une grande
grâce divine et est sur le point de
donner naissance à un fils bien
qu'elle soit stérile et qu'elle ait depuis
longtemps dépassé l'âge de la
maternité. Marie comprend
qu'Elisabeth, en plus d'avoir besoin
de son aide dans les dernières étapes
de sa grossesse, est la confidente
idéale pour partager la merveille que
Yahvé est sur le point d'opérer dans
son sein et dans sa vie.

Puis le silence se fait Il ne dure que
quelques secondes, mais il semble
que le temps et l'éternité
s'entremêlent dans cette petite pièce,
dépassant les limites du possible.
Toute l'histoire du salut, la
rédemption de millions d'âmes,
depuis Adam jusqu'au dernier
homme qui marchera sur cette terre,
est suspendue aux lèvres de Marie.
L'ange reste dans l’attente de son



consentement attend avec
impatience son consentement[13].
Marie ferme les yeux un instant et se
retire dans la prière. Elle comprend
maintenant comment les événements
de sa brève existence ont abouti à ce
moment, et toutes les pièces de sa
vie, chaque talent et chaque grâce
reçus, et même la douleur, prennent
un nouveau sens à l'écoute de cette
proposition divine. Elle sait que ce ne
sera pas facile, elle pense à Joseph,
elle pressent aussi que beaucoup
comprendront mal sa situation, mais
elle sait bien que Dieu est capable de
résoudre toute épreuve ou tout
obstacle, comme il l'a fait pour son
peuple lors de la traversée du désert
du Sinaï, lorsqu'il a séparé les eaux
de la mer Rouge. Elle ne se sent pas
digne d'un don aussi immense, mais
elle est heureuse de constater une
fois de plus que le Seigneur a une
prédilection pour les anawin, les plus
petits d'entre eux. « Elle occupe la
première place parmi ces humbles et



ces pauvres du Seigneur qui espèrent
et reçoivent le salut de lui avec
confiance »[14].

Si tu n’avais pas ouvert...

Marie de Nazareth lève les yeux et
les fixe sur Gabriel, tandis qu'un
sourire se dessine sur ses lèvres. La
surprise, la tendresse et un geste
subtil d'émotion apparaissent sur son
visage lorsqu'elle répond : « Voici la
servante du Seigneur ; que tout
m’advienne selon ta parole » (Lc
1,38). « Et dans l’enchantement de
ces paroles virginales, le Verbe s’est
fait chair »[15]. Marie dit oui et, bien
que rien n'ait apparemment changé,
à partir de ce moment, le Fils du
Très-Haut fut conçu dans son sein. «
À cet instant, le très grand miracle
s'est produit : Dieu s'est fait homme
»[16]. Le ciel éclate en une grande fête.
La joie et la hâte de Gabriel sont
telles qu'il semble partir sans



prendre congé : « Alors l'ange la
quitta » (Lc 1,38).

Cette scène nous révèle l'immense
amour de Dieu pour ses créatures,
mais aussi comment Il s'appuie sur la
correspondance humaine pour
réaliser son plan de salut. Marie
nous montre combien Dieu aime et
respecte la liberté de l'homme et
désire sa coopération pour que la
rédemption puisse continuer à
s'accomplir dans toutes les âmes. «
En toi aussi, ô Marie, se manifestent
aujourd'hui la force et la liberté de
l'homme. Après qu’un si grand
dessein a été conçu, l'ange te fut
envoyé pour t’annoncer le message
de la divine décision en te
demandant ton consentement ; et le
Fils de Dieu n'est pas descendu dans
ton sein avant que tu n'aies donné le
consentement de ta volonté. Il
attendait aux portes de ta volonté
que tu ouvres à celui qui voulait
venir à toi ; Il ne serait jamais entré



si tu n'avais pas ouvert la porte en
disant : « Voici la servante du
Seigneur ; que tout m’advienne selon
ta parole » (Lc 1,38). La divinité
éternelle a frappé à ta porte, ô Marie,
mais si tu n'avais pas ouvert les
portes de ta volonté, Dieu n'aurait
pas pris chair humaine »[17].

Nous n’aurons jamais assez de
gratitude envers la Sainte Vierge
pour avoir dit oui à l'appel de Dieu.
Dans Quand le Christ passe,
réfléchissant « sur la réalité de cette
affection que tant de chrétiens
portent à la Mère de Jésus », saint
Josémaría commente : « j'ai toujours
pensé qu'elle consiste à lui rendre
amour pour amour, à lui témoigner
notre reconnaissance filiale. En effet
Marie est étroitement unie à
l'incomparable manifestation de
l'amour de Dieu qu'est l'Incarnation
du Verbe »[18].

[1] Chemin, no 145



[2] Dt. 6, 4.

[3] Cf. Ps 78 ou Dt 4, 9.

[4] Amis de Dieu, no 241.

[5] Cf. Lc 2, 19 & 51.

[6] Cf. Saint Rosaire, commentaire sur
le premier mystère joyeux.

[7] Pape François, Audience, 18-
XI-2020.

[8] Saint Jean Paul II, Redemptoris
Mater, no 8.

[9] François, Angélus, 15-VIII-2021.

[10] Du Père, Notes d'une méditation,
25-III-2023.

[11] Constitution Dogmatique Lumen
Gentium, no 56.

[12] Saint Augustin, Sermon 293, PL 38,
1327.



[13] Saint Bernard de Clairvaux, grand
dévot de Sainte Marie, a écrit un
texte qui capte magnifiquement ce
moment : Homélies sur les excellences
de la Vierge Mère (Homélie 4, 8-9 :
Opera omnia, édition cistercienne, 4
[1966], 53-54). Elle est incluse dans la
liturgie des heures du 20 décembre.

[14] Constitution Dogmatique Lumen
Gentium, no 55.

[15] Saint Rosaire, commentaire sur le
premier mystère joyeux.

[16] Du Père, Notes d'une méditation,
25-III-2023.

[17] Extrait des Prières de Sainte
Catherine de Sienne, vierge et
docteur (OR, XI, Annonciation 1379 ;
ed. G. Cavallini, Rome 1978, pp.
123-129).

[18] Quand le Christ qui passe, no 140.

María Candela



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-
film-la-vocation-de-marie/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-vocation-de-marie/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-vocation-de-marie/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-vocation-de-marie/

	Comme dans un film : la vocation de Marie

