
opusdei.org

Comme dans un
film : La lumière qui
ne s'éteint jamais : la
confession de
Césarée et la
transfiguration

À Césarée, Pierre n'a pas
compris que suivre Jésus
implique don de soi et sacrifice.
Au Thabor, en revanche, il a
commencé à comprendre que la
gloire du Christ passe par la
souffrance, et que la Croix n'est
pas la fin, mais le passage vers
la résurrection.



15/03/2025

Pierre ne se sentait probablement
pas à sa place. Alors qu'il gravissait le
mont Thabor avec le Seigneur, il
luttait et souffrait intérieurement
parce qu'il ne comprenait pas. Il ne
fait aucun doute que Jésus a voulu lui
montrer qu’il l’appréciait
spécialement en l'appelant à
l'accompagner avec Jacques et Jean.
Durant les quelques jours passés
depuis l'épisode de Césarée de
Philippe, il devait se trouver mal à
l'aise. Pourquoi Jésus avait-il
annoncé qu'il serait mis à mort ?
Pourquoi lui avait-il adressé un
reproche aussi sévère ?

Un éloge

Ils venaient d'arriver dans la région
de Césarée de Philippe. Jésus réunit
ses disciples et leur demanda : « Au



dire des gens, qui est le Fils de
l'homme ? » Tous se mirent à
exprimer ce qu'ils avaient entendu,
peut-être avec le sourire aux lèvres :
« Pour les uns, Jean le Baptiste ; pour
d’autres, Élie ; pour d’autres encore,
Jérémie ou l’un des prophètes ». Le
Seigneur les surprit alors par une
autre question, plus personnelle cette
fois : « Et vous, que dites-vous ? Pour
vous, qui suis-je ? » (Mt 16,13-15).

Alors se fit le silence. Personne
n'osait répondre. Mais Pierre prit la
parole : « Tu es le Christ, le Fils du
Dieu vivant » (Mt 16,16). Peut-être
pensait-il qu'il n'avait rien fait de
spécial : il avait simplement dit à
haute voix ce que tous devaient
penser en eux-mêmes. Ils en avaient
sûrement parlé plus d’une fois, mais
toujours en petit groupe, dans le
climat de confiance qui devait se
créer lorsqu'ils commençaient à
parler entre eux le soir, en



s’efforçant de s'expliquer les uns aux
autres ce que le Maître avait prêché.

« Heureux es-tu, Simon fils de Yonas -
répondit Jésus - : ce n’est pas la chair
et le sang qui t’ont révélé cela, mais
mon Père qui est aux cieux. Et moi, je
te le déclare : Tu es Pierre, et sur
cette pierre je bâtirai mon Église ; et
les portes de l’enfer ne l’emporteront
pas sur elle » (Mt 16, 17-18). Peut-être
l'apôtre n'a-t-il pas saisi le sens de
cette révélation du Seigneur. Mais
une chose a dû rester claire pour lui :
lui, Pierre, allait être un appui solide
pour le Messie. Jésus voulait compter
sur lui pour faire quelque chose de
grand, quelque chose qui défierait
l'enfer lui-même.

Aujourd'hui encore, le Christ
continue d'appeler les hommes à
collaborer avec lui à l'œuvre de la
rédemption : « Enfants de Dieu. –
Porteurs de la seule flamme capable
d’illuminer les chemins terrestres



des âmes, de la seule clarté qui ne
sera jamais mêlée d’ombres, de
pénombres ou d’obscurités. – Le
Seigneur se sert de nous comme de
flambeaux, pour que cette lumière
illumine… Il dépend de nous que de
nombreux hommes ne restent pas
dans les ténèbres, mais marchent sur
des chemins menant à la vie
éternelle »[1].

Sentir les choses de Dieu

Pierre a dû être rempli d'une
certaine fierté en entendant cette
louange. Cependant il a dû se
troubler lorsque le Seigneur «
commença à leur enseigner qu’il
fallait que le Fils de l’homme souffre
beaucoup, qu’il soit rejeté par les
anciens, les grands prêtres et les
scribes, qu’il soit tué, et que, trois
jours après, il ressuscite » (Mc 8, 31).
Cela ne pouvait pas arriver. S'il était
le Messie, comme il venait de le leur
confirmer, il devrait libérer Israël et



chasser les Romains pour restaurer
le royaume de David. Comment cela
serait-il possible si son propre peuple
allait le condamner ? Cela n'avait pas
de sens. Et Pierre, qui se sentait
légitimé par l’éloge récent, se devait
de le lui faire savoir.

D'une certaine manière, la façon de
penser de l'apôtre se perpétue encore
aujourd'hui. L'échec est associé à la
souffrance. Ainsi, si l'on se met en
route et que l'on rencontre des
obstacles, on pensera que l'on s'est
peut-être trompé, ou l'on se
découragera parce que tout ne se
passe pas comme on l'avait prévu.
C'est pourquoi, lorsque Pierre
reproche à Jésus ce qu'il vient de
dire, le Seigneur lui répond : « Passe
derrière moi, Satan ! Tes pensées ne
sont pas celles de Dieu, mais celles
des hommes » (Mc 8,33).

La peur, le désespoir ou la méfiance
sont aussi des conséquences de



l'action du démon dans le monde et
en chacun de nous. Parfois, c'est lui
qui nous pousse à baisser les bras ou
qui nous fait perdre la paix lorsque
quelque chose dans notre vie ne
répond pas à nos attentes. En
revanche, sentir les choses comme
Dieu, avoir les pensées de Dieu, c'est
découvrir le visage du Christ dans
chaque situation, dans les joies
comme dans les peines. « Le chemin
du chrétien, comme celui de tout
homme, n’est pas facile. Il est vrai
qu’à certains moments tout semble
se dérouler selon nos prévisions ;
mais d’ordinaire, cela ne dure pas.
Vivre c’est affronter des difficultés,
ressentir joies et peines dans son
cœur ; et dans cette forge, l’homme
peut acquérir force, patience,
magnanimité, sérénité ».[2]

Ainsi, lorsqu’approchent les
moments douloureux, nous pouvons
renouveler notre engagement à être
pierre : ce ne sont pas des



circonstances qui indiquent que nous
avons échoué dans notre mission,
mais une occasion de mûrir notre
vocation, de nous abandonner entre
les mains de Dieu et de mettre en lui
notre espérance. « Il nous arrive
parfois de traverser des moments
d’obscurité dans notre vie
personnelle, familiale ou sociale, et
de craindre qu’il n’y ait pas d’issue.
Nous sentons la peur devant les
grandes énigmes comme la maladie,
la souffrance de l’innocent ou le
mystère de la mort. Sur ce même
chemin de foi, nous trébuchons
souvent en rencontrant le scandale
de la croix et les exigences de
l’Evangile, qui nous demande de
dépenser notre vie dans le service et
de la perdre dans l’amour, au lieu de
la garder et de la défendre pour
nous-mêmes. Nous avons alors
besoin d’un autre regard, d’une
lumière qui éclaire en profondeur le
mystère de la vie et qui nous aide à
aller au-delà de nos schémas



mentaux et au-delà des critères de ce
monde » [3]. Il faudra encore du
temps à Pierre pour acquérir cette
sensibilité divine. À cette fin, Jésus
lui demandera quelques jours plus
tard de l'accompagner sur le mont
Thabor.

Le dernier mot

Pierre n'avait jamais entendu un tel
reproche. Même aux pharisiens,
Jésus n'avait pas adressé une
accusation aussi forte. Les jours
suivants, il a dû ressasser sans cesse
cette conversation. D'une pierre qui
résisterait à l'enfer, il était devenu 
Satan. Plus il se réjouissait de l’éloge,
plus le reproche le peinait. Il devait
chercher à comprendre la raison de
la réaction du Seigneur, mais sans y
parvenir. Et comme lui, les autres
apôtres devaient aussi essayer
d'assimiler l'épisode. « Nous pouvons
imaginer ce qui a dû alors se passer
dans le cœur de ses amis, de ses amis



les plus intimes, ses disciples :
l’image d’un Messie fort et
triomphant est mise à mal, leurs
rêves sont brisés et l’angoisse les
assaille à la pensée que le Maître en
qui ils avaient cru serait tué comme
le pire des malfaiteurs »[4]

L'apôtre savait que Jésus l'aimait.
D'ailleurs, le fait qu'il lui demande de
l'accompagner au sommet de la
montagne, avec Jacques et Jean,
montrait qu'il avait pleinement
confiance en lui. Il l'avait traité de
Satan, certes, mais il ne s'était pas
détourné de lui ni ne lui avait dit
qu'il ne serait plus sa pierre. Et
quelque temps plus tard – il ne le
savait pas encore – le Seigneur le
confirmerait comme chef de l'Église,
alors qu'il l'avait renié à trois
reprises pendant la passion. «
L’expérience du péché ne doit donc
pas nous faire douter de notre
mission. Certes il est possible qu’il
soit difficile de reconnaître le Christ



en nous à cause de nos péchés. Nous
devons donc affronter nos propres
misères, chercher la purification, en
sachant toutefois que Dieu ne nous a
pas promis la victoire absolue sur le
mal en cette vie, mais qu’il nous
demande de lutter »[5].

Lorsqu'ils atteignirent le sommet du
Thabor, Pierre dut s'arrête pour
contempler la vue. Peut-être les
moments où les prophètes d'autrefois
avaient rencontré Dieu au sommet
d'une montagne lui revinrent-ils à
l'esprit. Un tel endroit, d'où l'on peut
voir l'immensité de la création, d'un
monde qui se perd au-delà de
l'horizon de notre vue, nous amène
inévitablement à penser à la
grandeur de Dieu.

Soudain Pierre se rendit compte qu'il
arrivait quelque chose à Jésus. «
Pendant qu'il priait, l'aspect de son
visage devint autre » (Lc 9,29), « son
visage devint brillant comme le soleil



» (Mt 17,2). De même, « ses vêtements
devinrent resplendissants, d’une
blancheur telle que personne sur
terre ne peut obtenir une blancheur
pareille » (Mc 9,3). Les trois apôtres
virent apparaître à côté de Jésus
deux hommes qui se mirent à parler
avec lui. Ils comprirent que «
c’étaient Moïse et Élie, apparus dans
la gloire. Ils parlaient de son départ
qui allait s’accomplir à Jérusalem
» (Lc 9,30-31).

En les écoutant parler, Pierre s'est
peut-être souvenu que les Écritures
avaient déjà annoncé que le Messie
souffrirait. « Maltraité, il s’humilie, il
n’ouvre pas la bouche : comme un
agneau conduit à l’abattoir » (Is 53,7).
« Ils me percent les mains et les
pieds. Je peux compter tous mes os.
Ces gens me voient, ils me regardent.
Ils partagent entre eux mes habits et
tirent au sort mon vêtement » (Ps 22,
17-19). Maintenant, tout se mettait en
place. Il devait commencer enfin à



comprendre le sens de ces paroles
mystérieuses qui l'avaient conduit à
réprimander Jésus. Le Messie serait
un roi, mais non à la manière
humaine, un roi crucifié. « Son
visage rayonnant et ses vêtements
resplendissants, qui anticipent
l’image du ressuscité, offrent à ces
hommes apeurés la lumière, la
lumière de l’espérance, la lumière 
pour traverser les ténèbres : la mort
ne sera pas la fin de tout, parce
qu’elle s’ouvrira à la gloire de la
résurrection. Jésus annonce donc sa
mort, il les conduit sur la montagne
et leur montre ce qui se passera
ensuite, la résurrection »[6]. La croix
si redoutée n'aura donc pas le
dernier mot. C'est ce que le Seigneur
voulait dire en lui reprochant que ses
pensées ne soient pas celles de Dieu.
Pour Pierre, la crucifixion était un
signe de mort et d'échec, mais pour
Jésus, elle sera un signe de vie et de
salut.



Dans la nuit la plus sombre

Lorsque Moïse et Élie ont cessé de
parler, Pierre n'a pas pu se retenir : «
Seigneur, il est bon que nous soyons
ici ! Si tu le veux, je vais dresser ici
trois tentes, une pour toi, une pour
Moïse, et une pour Élie » (Mt 17,4).
N'importe lequel d'entre nous aurait
dit la même chose. Lorsque nous
percevons clairement la proximité de
Dieu, nous éprouvons une joie que
nous aimerions voir se prolonger
indéfiniment. Il en va de même
lorsque nous vivons un moment
particulièrement agréable : quelques
jours de repos, une réunion de
famille, une rencontre avec des
amis... Mais tout cela, comme
l'épisode du Thabor, a un début et
une fin. Vouloir éterniser ces
moments, en plus d'être impossible,
nous éloignerait de la réalité et nous
empêcherait d'accueillir avec
sérénité et paix les moments où la
royauté de Dieu semble cachée.



Le Seigneur a permis à Pierre,
Jacques et Jean de contempler sa
gloire comme un avant-goût de la
passion, afin qu'ils puissent la vivre
dans la foi et l'espérance en la
résurrection. « Jésus veut que cette
lumière éclaire leur cœur quand ils
traverseront l’obscurité profonde de
sa passion et de sa mort, quand le
scandale de la croix sera
insupportable pour eux. Dieu est
lumière, et Jésus veut offrir à ses
amis les plus intimes l’expérience de
cette lumière, qui demeure en lui.
Ainsi, après cet épisode, il sera en
eux une lumière intérieure qui saura
les protéger de l’assaut des ténèbres.
Même dans la nuit la plus sombre,
Jésus est la lampe qui ne s’éteint
jamais » [7].

Lorsque la croix apparaît dans notre
vie, nous pouvons nous rappeler
toutes les rencontres que nous avons
eues avec le Christ sur le Thabor, où
nous avons ressenti d'une manière



particulière le bonheur de marcher
avec lui. Et alors aussi, même si nous
avons peut-être l'impression que ces
souvenirs font partie d'un passé qui
ne reviendra plus, nous savons que
Dieu ne nous lâche pas la main. «
Parfois, alors que tout va à l’inverse
de ce que nous imaginions, nous
nous prenons à dire spontanément :
Seigneur, vois comment tout
s’écroule pour moi, tout, tout… ! C’est
alors le moment de rectifier : avec
toi, j’irai de l’avant avec assurance,
car tu es la force même : Quia tu es,
Deus, fortitudo mea (Ps 42,2).

« Je t’ai exhorté à essayer, au milieu
de tes occupations, d’élever ton
regard vers le ciel avec persévérance.
Car l’espérance nous pousse à saisir
la main puissante que Dieu nous
tend à tout moment, pour que nous
ne perdions pas la perspective
surnaturelle, même lorsque nos
passions se dressent et nous
harcèlent pour nous verrouiller dans



le réduit mesquin de notre moi ; ou
quand, avec une vanité puérile, nous
nous plaçons au centre de l’univers.
Je vis persuadé que je ne parviendrai
à rien sans regarder vers le haut,
sans Jésus. Je sais que la force dont
j’ai besoin pour me vaincre et pour
vaincre naît de la répétition de ce
cri : Je peux tout en Celui qui me rend
fort (Ph 4,13). Ce cri en appelle à la
promesse ferme de Dieu de ne point
abandonner ses enfants, si ses
enfants ne l’abandonnent pas »[8].

* * *

Pierre « parlait encore, lorsqu’une
nuée lumineuse les couvrit de son
ombre, et voici que, de la nuée, une
voix disait : « Celui-ci est mon Fils
bien-aimé, en qui je trouve ma joie :
écoutez-le ! » » (Mt 17,5). « Quand ils
entendirent cela, les trois disciples
tombèrent face contre terre et furent
saisis d’une grande crainte. Jésus
s’approcha, les toucha et leur dit :



‘Relevez-vous et soyez sans crainte !’
» (Mt 17, 6-7).

En descendant de la montagne,
Pierre devait méditer sur tout ce
dont il avait été témoin les derniers
jours. Il commencerait à comprendre
qu’« il n’y a pas de commune mesure
entre les souffrances du temps
présent et la gloire qui va être
révélée pour nous » (Rm 8,18) :
quelles que soient les souffrances du
Messie, sa victoire sera bien plus
grande. Cependant, il lui restait
encore un long chemin à parcourir
pour comprendre pleinement le sens
de ces épisodes.

Bien des années plus tard, dans un
climat de menace permanente pour
l'Église naissante, Pierre écrira une
lettre aux premiers chrétiens pour
les encourager à ne pas perdre espoir
au milieu des difficultés :

« En effet, ce n’est pas en ayant
recours à des récits imaginaires



sophistiqués que nous vous avons
fait connaître la puissance et la
venue de notre Seigneur Jésus Christ,
mais c’est pour avoir été les témoins
oculaires de sa grandeur. Car il a
reçu de Dieu le Père l’honneur et la
gloire quand, depuis la Gloire
magnifique, lui parvint une voix qui
disait : « Celui-ci est mon Fils, mon
bien-aimé ; en lui j’ai toute ma joie ».
Cette voix venant du ciel, nous
l’avons nous-mêmes entendue quand
nous étions avec lui sur la montagne
sainte. Et ainsi se confirme pour
nous la parole prophétique ; vous
faites bien de fixer votre attention
sur elle, comme sur une lampe
brillant dans un lieu obscur jusqu’à
ce que paraisse le jour et que l’étoile
du matin se lève dans vos cœurs
» (2P 1,16-19).

[1] Saint Josémaria, Forge, no 1.



[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

77.

[3] Pape François, Angélus, 28-II-2021.

[4] Ibid.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 114.

[6] Pape François, Angélus, 28-II-2021.

[7] Benoît XVI, Angélus, 4-III-2012.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

213.

Jaime Moya

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-
film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-

confession-de-cesaree-et-la-
transfiguration/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-confession-de-cesaree-et-la-transfiguration/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-confession-de-cesaree-et-la-transfiguration/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-confession-de-cesaree-et-la-transfiguration/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-confession-de-cesaree-et-la-transfiguration/
https://opusdei.org/fr/article/comme-dans-un-film-la-lumiere-qui-ne-seteint-jamais-la-confession-de-cesaree-et-la-transfiguration/

	Comme dans un film : La lumière qui ne s'éteint jamais : la confession de Césarée et la transfiguration

