
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (9) : « Le
manteau et l'ombre
de Jésus » : L'Église,
foyer de notre
sainteté

Lorsque le Christ nous tend la
main dans son Église et nous
laisse toucher son manteau, la
force qui sort de lui est sa
sainteté même. Il nous
transforme ainsi pour que nous
puissions jouir « de la largeur,
de la longueur, de la hauteur et
de la profondeur » de son cœur.



04/12/2024

C'était un jour ordinaire à
Capharnaüm, et une femme a été
miraculeusement guérie en touchant
le bord du vêtement de Jésus (cf. Mc
5, 25-34). Nous savons peu de choses
sur elle, mais nous en savons encore
moins sur les foules qui
s'approchaient du Seigneur avec la
même espérance : saisir son manteau
et être guéries de leurs maux (cf. Mt
14, 36). Et pourtant, chacun d'entre
eux était important et unique pour
Jésus : comme nous, tout l'amour de
Dieu les attendait[1].

Notre Seigneur continue de marcher
au milieu de nous, se laissant
atteindre, toucher, interpeler. Il
n'agit pas dans nos vies à partir d'une
« distance de sécurité » prudente,
mais avec une immédiateté
confiante. Les Actes des Apôtres nous



montrent comment un tel contact est
possible puisque, par sa résurrection
et son ascension, Jésus est devenu
présent d'une manière moins
perceptible à l'œil nu, mais en réalité
beaucoup plus proche. Son manteau
est devenu accessible dans l'ombre
de Pierre : « On allait jusqu’à sortir
les malades sur les places, en les
mettant sur des civières et des
brancards : ainsi, au passage de
Pierre, son ombre couvrirait l’un ou
l’autre » (Ac 5, 15). Il en est ainsi : le
manteau du Seigneur subsiste
désormais dans l'ombre de l'apôtre,
converti en puissance du Très-Haut
qui couvre, sanctifie et guérit. Le
manteau du Seigneur et l'ombre de
l'apôtre : telle est « la réalité divino-
humaine de l'Église » [2], la manière
dont Dieu continue à nous atteindre
et à nous toucher, le lieu de notre
expérience de l'amour divin, la
maison de notre sainteté.

Toucher le manteau du Seigneur



Comme les témoins immédiats de ces
miracles, nous pouvons être surpris
par la simplicité des canaux par
lesquels le cœur du Christ veut
entrer en contact avec le nôtre. Peut-
être aurions-nous attendu quelque
chose de plus extraordinaire,
quelque chose qui aurait pénétré
plus fortement par nos sens. Et
pourtant, il en est ainsi : Dieu veut
nous communiquer sa grâce en nous
touchant simplement de son
manteau et en nous laissant toucher
par son ombre.

Pour pouvoir toucher le Seigneur, il
faut accepter de passer par des
médiations peu lumineuses, parfois
même avec plus d'ombre que de
lumière ; et pourtant, comme pour
les vitraux d'une cathédrale, c'est à
travers ces médiations que la
lumière nous parvient, parfois même
en acquérant des tonalités
merveilleuses. L'ombre de Pierre
peut sembler n'être que cela, l'ombre



de Pierre, et pourtant il est là, vivant
et à l'œuvre.

Le manteau de Jésus, l'ombre de
Pierre, c'est l'Église elle-même, qui
rayonne de force et de lumière. Elle
est « comme un sacrement, c'est-à-
dire un signe et un instrument de
l'union intime avec Dieu et de l'unité
de tout le genre humain » [3]. Le
chemin de notre sainteté passe donc
par le désir de rester étroitement
unis à Jésus-Christ dans son Église,
parce que notre force est en lui, dans
sa personne « sacramentalisée ».
Saint Léon le Grand disait que « ce
qui était visible chez notre Sauveur
est passé dans ses mystères » [4]. De
même, saint Josémaria voyait dans
les sacrements « les empreintes de
ses pas, pour que nous puissions y
marcher et atteindre le ciel » [5]. Le
défi consiste donc à découvrir la
force et la fécondité cachées sous
l'apparente simplicité de ces paroles
et de ces gestes, de ces visages et de



ces éléments - de cette ombre - à
travers lesquels le Seigneur veut
venir à notre rencontre aujourd'hui.

L'une des choses que la vie du
Seigneur nous montre, c'est que sa
manière d'entrer dans notre
existence est celle d'une rencontre
personnelle. Jésus touche le lépreux,
regarde ceux qu'il appelle, impose les
mains aux petits et s'invite dans la
maison de Zachée. Et il ne s'agit pas
seulement d'épisodes du passé, car
Jésus n'a pas changé son désir initial :
il veut continuer à rencontrer
personnellement chacun d'entre
nous. Et c'est seulement ainsi, à
travers ces belles rencontres, qu'il
nous convertit, qu'il nous attire à lui.

Sacrements de l'humilité

« Ce que nous avons vu et entendu,
nous vous l’annonçons à vous aussi,
pour que, vous aussi, vous soyez en
communion avec nous » (1 Jn 1,3).
Ces paroles autobiographiques de



l'apôtre Jean illustrent de manière
impressionnante ce qui était dans le
cœur des premiers chrétiens. Nos
premiers frères et sœurs dans la foi
n'avaient pas l'intention de nous
transmettre simplement une
réflexion ou des histoires
émouvantes sur Jésus-Christ, ni un
guide pour entrer par nous-mêmes
dans une relation avec Dieu. Ils nous
ont communiqué ce qu'ils voyaient,
entendaient et touchaient, car ils
savaient que c'était là, et pas
autrement, la manière dont le
Seigneur nous transformait en un
autre Christ.

Il s'agit alors de rencontrer
réellement Jésus, mais dans les «
sacrements de l'humilité », comme le
disait saint Augustin [6]. De même que
le Seigneur a rendu la vue à l'aveugle
de naissance en lui couvrant les yeux
d'une chose aussi précaire que la
boue, de même nous nous laissons
guérir au sein de son Église. C'est



pourquoi nous aimons la confession,
l'Eucharistie, le sacerdoce commun
et ministériel, et tous les dons
sacramentels : parce que nous
aimons l'humanité sainte et humble
du Christ. Lorsque nous recevons ces
dons avec foi et espérance, nous nous
identifions de plus en plus aux
sentiments et aux affections de Jésus
(Ph 2, 5). Les gestes, les signes et les
paroles que nous recevons
produisent en nous le miracle de la
sainteté.

Cependant, comme Naaman le
Syrien, qui comparait le petit débit
du Jourdain aux grands fleuves de sa
patrie (cf. 2 R 5, 10-12), nous pouvons
aussi aspirer à des eaux plus
abondantes ou spéciales que celles
des sacrements pour nourrir notre
sainteté. Parfois, il peut nous sembler
que les sacrements ne nous changent
guère, que le voyage est trop lent ou
trop routinier. Il se peut alors que
nous rêvions de quelque chose qui



les dépasse, d'une expérience
spirituelle d'une plus grande portée.
Il est alors peut-être temps de
redécouvrir, en même temps que la
simplicité de ces canaux, cette
invitation permanente qui est restée
gravée dans la mémoire du disciple
bien-aimé après tant d'heures
passées aux côtés du Seigneur :
demeurer en lui [7].

Rester unis à son manteau, se
maintenir dans le rayon d'ombre de
son Église et de ses sacrements, c'est
redécouvrir la valeur de leur
fréquentation. Cette persévérance
agira en nous, non pas tant par une
accumulation d'effets facilement
perceptibles, mais par une
transformation progressive de notre
cœur. Ainsi, nous serons remplis de
confiance que le vin nouveau
viendra. Il vient, tant que nous
restons unis à l'unique vigne et que
nous recevons du maître les seules
paroles de la vie éternelle. Demeurer



dans le Seigneur à travers ses
sacrements est donc une belle
manière de s'abandonner entre ses
mains. Nous savons qu'en demeurant
en lui, nous lui permettons de
poursuivre son œuvre en nous, à sa
manière et à son rythme. Et alors, «
notre vie intérieure ne contient pas
d’autre spectacle que celui-ci : c’est le
Christ lui-même qui passe quasi in
occulto » [8].

Si, dans les sacrements, nous
pouvons à nouveau toucher le
manteau de son humanité, se laisser
toucher par l'ombre de l'Apôtre
signifie aussi être attentif à la voix
que l'Église nous adresse. C'est d'elle
que nous recevons les paroles dont
nous avons besoin pour grandir en
sainteté. En les accueillant et en les
laissant agir avec confiance et
amour, nous devenons ce que nous
entendons.



Nous pouvons nous arrêter un
instant sur les paroles que nous
entendons, par exemple, dans le
sacrement de réconciliation. Celui
qui se confesse fréquemment a
parfois l'impression de répéter la
même chose, et que les conseils qu'il
reçoit ne varient pas beaucoup non
plus. Cela peut le décourager et lui
faire perdre espoir dans la fécondité
de ce sacrement. Peut-être est-il alors
temps de redécouvrir les paroles qui
nous sont données à chaque
absolution : que Dieu nous accorde «
le pardon et la paix » [9]. Le Seigneur,
par son Église, nous confirme dans
notre condition d'être pardonnés. Et
il nous invite à vivre dans la paix,
parce que notre cœur vit déjà dans la
paix du sien.

Mais nous entendons également de
nombreuses expressions de la grâce
au cours de la Sainte Messe, à
commencer par la Parole de Dieu,
qui doit faire son chemin en nous. «



Nous l'entendons avec nos oreilles et
elle passe au cœur ; elle ne reste pas
dans les oreilles, elle doit aller au
cœur ; et du cœur, elle passe aux
mains, aux bonnes œuvres. C'est le
chemin que parcourt la Parole de
Dieu : des oreilles au cœur et aux
mains » [10]. Les paroles que nous
recevons lors de la consécration nous
font également un bien particulier,
lorsque le Christ lui-même nous dit
qu'il se donne pour nous et qu'il veut
habiter corporellement dans notre
vie. Et ce qu'il dit, il le fait : il se laisse
toucher et manger dans la
communion eucharistique.

Une force qui transforme

Du manteau de notre Seigneur et de
l'ombre de Pierre émerge une force
capable de guérir le corps, mais
surtout de convertir le cœur.
Lorsque le Christ nous rejoint dans
son Église et nous permet de toucher
son manteau, la force qui en sort est



sa propre sainteté. Il nous
transforme ainsi pour qu'il vive en
nous et que nous jouissions « de la
largeur, de la longueur, de la hauteur
et de la profondeur » de son cœur
(Ep 3, 18).

Cet élargissement du cœur nous
conduit à faire nôtre l'expérience de
saint Paul : devenir « tout à tous les
hommes pour en sauver quelques-
uns par tous les moyens » (1 Co 9, 22).
Lorsque l'Église devient vraiment
notre maison, nous réalisons que
nous désirons en fait que tous
puissent faire l'expérience de
l'amour de Dieu dans leur vie. « Dieu
nous a appelés […] à faire connaître
Jésus-Christ à tant d'intelligences qui
ne savent rien de lui, et - en nous
voulant dans son œuvre - il nous a
aussi donné une manière apostolique
de travailler, qui nous pousse à la
compréhension, à l'apologie, à la
délicate charité envers toutes les
âmes » [11].



Un beau signe que la puissance
transformatrice du cœur du Seigneur
est acceptée en nous est que
certaines distances ou barrières
intérieures envers les autres, qui
semblaient auparavant très difficiles
à surmonter, commencent à
disparaître. Les motifs humains à
l'origine de ces attitudes cessent
d'avoir le dernier mot et la puissance
de l'amour de Dieu s'empare
paisiblement de nous. Le Seigneur
élargit notre cœur pour qu'il s'ouvre
à la charité fraternelle envers tous
les hommes et dans toutes les
directions. Nous nous sentons en
communion avec tous, de sorte que
rien de ce qui concerne l'autre ne
nous est étranger.

C'est dans cet esprit que Jésus a
voulu former ses premiers disciples.
En choisissant le groupe des douze, il
n'a pas cherché à créer un cercle de
personnes homogènes, mais plutôt le
contraire. Ainsi, humainement



parlant, les raisons de se diviser ne
manquaient pas. C'était presque une
provocation que d'inviter à vivre
ensemble, jour après jour, des
personnes d'origines, de sensibilités
politiques et d'appartenances
sociales aussi diverses. Et pourtant,
c'est précisément ainsi que naît et
renaît l'Église : lorsque, par amour
du Seigneur et de l'Évangile, les
motifs humains de division cessent
d'avoir le dernier mot. L'amour de
Dieu triomphe dans notre conduite
lorsque nous permettons à l'Église de
faire prévaloir en nous le désir de
communion sur la tendance facile à
la division.

La sainteté que l'Église éveille dans
nos âmes se manifeste donc aussi par
un fort désir de réconciliation, de
pardon et d'unité profonde entre
tous les enfants de Dieu. La
communion des saints n'est plus
réduite à un idéal, à quelque chose
que nous savons être vrai, mais qui



semble inaccessible. Nous faisons
l'expérience de ce que notre Père a
écrit : « chacun sentira, à l’heure de
la lutte intérieure, aussi bien qu’à
l’heure du travail professionnel, la
joie et la force de ne pas être seul » 
[12]. Cette union avec tous dans l'Église
devient ainsi un appel enthousiaste
auquel nous voulons répondre par
des attitudes nouvelles, nées du cœur
du Christ : « Que vous vous
compreniez, que vous vous excusiez,
que vous vous aimiez, que vous
sachiez toujours que vous êtes entre
les mains de Dieu, accompagnés par
sa bonté […]. Ne vous sentez jamais
seuls, toujours accompagnés, et vous
serez toujours fermes : les pieds sur
terre, et le cœur là-haut, pour savoir
suivre ce qui est bon » [13].

Donner de l’espérance

À côté de cette nouvelle capacité
d'aimer, la force qui vient du
Seigneur et de son Église nous pousse



à regarder la réalité à travers une
nouvelle lentille : l'espérance. Le
pape François a voulu que nous
célébrions le prochain Jubilé de la
Rédemption avec cette clé [14]. Jésus
continue à marcher dans l'histoire et
au milieu de l'humanité. Son
manteau est plus large que nos yeux
ne peuvent le voir. Nous sommes
saisis par la certitude que le Seigneur
continue à agir, à toucher et à se
laisser atteindre par les hommes au
milieu de l'agitation d'un monde qui,
à bien des égards, semble désorienté.
Sans perdre de vue le drame de
l'histoire, avec ses douleurs et ses
tragédies, la sainteté que l'Église
sème en nous nous aide à ne pas
céder au découragement ou à la
nostalgie face à un monde
apparemment postchrétien, comme
si l'élargissement ou le
rétrécissement de certains champs
d'influence étaient tout ce que l'on
pouvait espérer comme des



triomphes ou déplorer comme des
défaites.

« Après avoir connu Jésus, nous ne
pouvons que regarder l'histoire avec
confiance et espérance […] C'est
pourquoi nous ne nous refermons
pas sur nous-mêmes, nous ne nous
lamentons pas avec mélancolie sur
un passé qui semble doré, mais nous
regardons toujours vers un avenir
qui n'est pas seulement l'œuvre de
nos propres mains, mais surtout une
préoccupation constante de la
providence de Dieu » [15]. La sainteté
qui naît au sein de l'Église nous
rappelle que le Seigneur ne cesse de
« faire toutes choses nouvelles » (Ap
21,5). Là où certains ne verraient que
décadence, nous voyons, malgré tout,
les germes d'une transformation.
Lors des noces où le vin vient à
manquer, nous découvrons la
condition nécessaire à l'avènement
de la nouveauté, que seul le Christ
peut apporter.



« Le défi le plus important auquel
l'Église — et la société dans son
ensemble — doit faire face est de
donner de l'espérance à chaque
personne, en particulier aux jeunes,
aux familles et à ceux qui sont dans
le plus grand besoin matériel ou
spirituel » [16] Et l'espérance que
l'Église veut inspirer à nos cœurs est
la certitude que le Seigneur ne cesse
de venir en aide aux hommes et que
ce qui est vraiment définitif dans
l'histoire, c'est la réalité de notre
rédemption, qui continue d'être
présente et de croître, malgré l'ivraie
(Mt 13, 24-52).

* * *

Saint Josémaria écrivait aux fidèles
de l'Opus Dei qu'ils devaient
s'habituer à regarder « d'abord et
toujours la sainte Église » [17]. Ce sont
des paroles qui, en réalité,
s'appliquent à tous les chrétiens.
Dans l'Église, le regard croyant voit le



Christ lui-même vivre parmi nous. Le
même Christ qui marchait au milieu
des foules et qui maintenant
s'approche de nous, nous touche et
nous sanctifie. Le regard de la foi
voit en elle le manteau incomparable
du Christ, qui se fait tout proche de
nous pour nous donner la vie et nous
communiquer son amour infini. Ce
regard s'accompagne également d'un
sentiment de profonde confiance et
d'affection, de sorte que tout ce qui
est à lui trouve toujours en nous «
une attitude d'abandon filial plein
d'espérance » [18]. Nous recevrons
ainsi, comme le disait saint
Josémaria, « toutes les nouvelles qui
nous parviendront de l'Épouse de
Jésus-Christ » [19]. Nous ne doutons
pas, en effet, qu'il ne peut venir d'elle
que de bonnes choses et que chacune
d'elles est toujours orientée vers la
principale d'entre elles : notre
sainteté.



[1]. « Je me demande souvent chaque
jour : que sera-ce lorsque toute la
beauté, toute la bonté, toute la
merveille infinie de Dieu sera versée
dans ce pauvre vase de terre qu'est
ma personne, que nous sommes
tous ? » (Saint Josémaria, notes prises
lors d'une réunion de famille, 22
octobre 1960).

[2]. Mgr F. Ocariz, Message, 21octobre
2023.

[3]. Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, n. 1.

[4]. Saint Léon le Grand, Sermon 74, 2 ;
cité dans le Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1115.

[5]. Saint Josémaria, « Tertulia » à
Buenos Aires, Argentine, 15 juin
1974.

[6] Saint Augustin, Confessions 8, 2,4.



[7]. Dans l'Évangile de Jean, ce verbe
apparaît à plusieurs reprises sur les
lèvres de Jésus ; cf. Jn 6,56 ; 8,31 ;
15,4-10. Dans sa première lettre,
l'apôtre se fait l'écho de cette
insistance : cf. 1 Jn 2, 6.24.27 ; 3, 6.24.

[8]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
152.

[9]. Cf. Rituel de la Réconciliation.

[10]. Pape François, Audience, 31
janvier 2018.

[11]. Saint Josémaria, Lettre 4, n° 1.

[12]. Saint Josémaria, Chemin, n° 545.

[13]. Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, n° 79.

[14]. Cf. Pape François, Spes non
confundit, Bulle de convocation du
Jubilé ordinaire de l'an 2025.

[15]. Pape François, Audience, 11
octobre 2017.



[16]. Mgr F. Ocáriz, L'Opus Dei
souhaite aussi “sortir” ». Interview
du 3 juillet 2017, rapportée sur
opusdei.org

[17]. Saint Josémaria, Lettre 18, n° 27.

[18]. Mgr F. Ocáriz, Message, 13
septembre 2023.

[19]. Saint Josémaria, Lettre 8, n° 54.

Nicolás Massmann

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/combat-
proximite-mission-9-le-manteau-et-

lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-
saintete/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-9-le-manteau-et-lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-9-le-manteau-et-lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-9-le-manteau-et-lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-9-le-manteau-et-lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-9-le-manteau-et-lombre-de-jesus-leglise-foyer-de-notre-saintete/

	Combat, proximité, mission (9) : « Le manteau et l'ombre de Jésus » : L'Église, foyer de notre sainteté

