
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (16): "C'est
le Seigneur" :
L'accompagnement
spirituel (II)

Beaucoup de personnes qui ont
rencontré le Christ ou qui sont
revenues à la foi grâce à un ami
décrivent l’aide qu’elles ont
reçue comme un véritable
accompagnement spirituel.

12/08/2025



« Simon Pierre, ayant entendu que
c’était le Seigneur, a attaché son
vêtement, car il était nu, et s’est jeté à
la mer » (Jn 21,7). Le disciple bien-
aimé n’avait fait que mettre des mots
sur ce qu’il voyait avec les yeux de la
foi. Et Pierre, « avec l’ardeur qui le
poussait à faire beaucoup d’autres
choses, se lança vers Jésus »[1]. Le
premier pape reçoit l’indication de
Jean à sa manière : avec passion. Il se
jette donc à l’eau, même si le bateau
est déjà près du rivage.
Objectivement, ce plongeon était
inutile, mais à ce moment Pierre
avait besoin d’exprimer ainsi son
amour de Jésus, son désir urgent de
lui parler. Et il n’est pas difficile
d’imaginer le sourire du Seigneur, à
la fois amusé et ému par la réaction
de Pierre.

Stimuler la personnalité et
l’initiative de chaque âme



Cette scène saisit une dynamique
essentielle à un véritable
accompagnement spirituel :
l’accompagnateur indique
discrètement, sans s’imposer, où il
croit voir le Seigneur ; et
l’accompagné se met en route pour
aller à la rencontre du Seigneur.
L’accompagnateur peut offrir des
conseils et un soutien, mais en fin de
compte c’est l’autre qui doit
discerner la volonté de Dieu pour sa
propre vie et prendre les mesures
appropriées. En d’autres termes,
dans la direction spirituelle, il est
essentiel de stimuler la
responsabilité et l’initiative
personnelles : aider chacun à
développer sa propre vie de prière, à
rechercher des ressources
spirituelles et à prendre ses propres
décisions.

Les personnes grandissent en
maturité et en liberté lorsqu’on
stimule leur responsabilité. Et cela



leur permet d’aimer davantage et
mieux. Le Père nous l’a rappelé dans
une de ses lettres : « Saint Josémaria
écrit, à propos des personnes qui
reçoivent les entretiens personnels
de leurs frères, que « l’autorité du
directeur spirituel n’est pas un
pouvoir. Laissez toujours une grande
liberté d’esprit aux âmes. Pensez à ce
que je vous ai dit tant de fois : parce
que j’en ai envie, me semble la raison
la plus surnaturelle de toutes. La
fonction du directeur spirituel est
d’aider l’âme à vouloir accomplir la
volonté de Dieu, à en avoir envie. Ne
commandez pas, conseillez ». Les
conseils de la direction spirituelle
visent à seconder l’action du Saint-
Esprit dans chaque âme et à l’aider à
se situer devant Dieu et devant ses
propres devoirs avec liberté et
responsabilité personnelles, car « en
créant les âmes, Dieu ne se répète
pas. Chacun est tel qu’il est, et il faut
traiter chacun comme Dieu l’a fait et
comme Dieu le conduit »[2].



Pour stimuler la responsabilité des
personnes, il convient d’éviter de
donner des conseils directs, quelque
claires que paraissent les solutions.
Cela se produit dans de nombreux
domaines de la vie : une personne a
besoin de soutien ou
d’encouragement, et elle reçoit plutôt
des conseils… Même s’il est parfois
bon d’en donner, il faut surtout
encourager chacun à chercher ses
propres réponses : « Et toi, qu’en
penses-tu ? » ; «Tu pourrais prier
tranquillement là-dessus et en
reparler une autre fois ». Parfois
l’accompagnement spirituel
consistera à aider les personnes en
leur posant des questions qui
ouvrent de nouveaux horizons de
discernement : « Quels avantages et
quels inconvénients vois-tu à agir de
cette manière ? » ; « T’es-tu demandé
si cela fait partie du chemin que Dieu
t’a fait parcourir jusqu’ici ? ». Cette
sorte d’approche aide les personnes à
déployer la vertu de prudence dans



toutes ses dimensions. Ainsi, tout en
continuant à demander conseil
lorsque cela est nécessaire, elles
parviendront également au
développement intégral de cette
vertu, qui consiste à bien juger et
bien décider[3]. Logiquement, si une
personne a peu de formation dans sa
vie morale ou ascétique, il
conviendra que l’accompagnateur
explique et montre le sens des
enseignements du Magistère
pertinents pour sa situation. Ou, s’il
estime qu’elle pourrait commettre
une grave erreur, il convient de le lui
dire sans détour. Cependant,
l’objectif principal doit être de guider
les personnes vers une réflexion
personnelle, en les invitant à
discerner en présence de Dieu
comment l’Évangile éclaire leur vie
et leurs défis[4].

Lorsqu’une personne ouvre son
cœur, elle accepte de se mettre dans
une certaine situation de fragilité.



L’accompagnateur, quant à lui, doit
apprendre à « ôter ses sandales
devant la terre sacrée de l’autre (cf.
Ex 3, 5) »[5]. En ce sens, il est
nécessaire d’être très respectueux de
la dignité et de l’intimité de chacun,
en évitant de poser des questions par
simple curiosité ou d’imposer des
conversations auxquelles l’autre
n’est peut-être pas encore prêt. De
plus, l’accompagnateur ne doit
jamais montrer de surprise quoi
qu’on puisse lui raconter, qu’il
s’agisse d’actions, de désirs ou de
tentations. Même les personnes bien
formées et animées d’un désir
sincère d’aimer Dieu peuvent avoir
des moments de faiblesse ou
d’épreuve. De même, la personne qui
confie son intimité ne doit pas
s’abstenir de dire quelque chose
parce qu’elle penserait que l’autre va
être surpris ou contrarié.

Un bon directeur spirituel sait exiger
sans être désagréable, car il respecte



patiemment le temps de chacun. Il
peut être bon de rappeler à cet égard
le passage d’Isaïe auquel saint
Matthieu fait référence dans son
Évangile : « Il ne brisera pas le
roseau cassé, il n’éteindra pas la
mèche qui fume » (Mt 12, 20 ; Is 42,
3). Ainsi, trop mettre l’accent sur ce
qui ne va pas pourrait compliquer
l’accompagnement. Par exemple,
signaler un défaut à quelqu’un peut
le pousser à réagir et à changer, mais
cela peut aussi le décourager ou
l’attrister. Il est généralement
préférable d’aider les personnes à
prendre conscience par elles-mêmes,
en enlevant peu à peu les obstacles
qui les empêchent de voir les
problèmes ou de reconnaître leurs
défauts.

Nous le savons par expérience : une
personne épuisée arrêtée au bord du
chemin se remet rarement en route
parce qu’on l’encourage de loin ; ce
qu’elle apprécie, et ce qui l’aidera à



se remettre, c’est un mot
d’encouragement et quelque chose à
manger ou à boire. Tout comme on
ne peut pas forcer une plante à
pousser plus vite en la tirant, car on
finirait par l’arracher, on ne peut pas
accélérer le développement spirituel
des personnes sans leur faire de mal.
Les âmes, « comme le bon vin, se
bonifient avec le temps »[6]. C’est
pourquoi « la formation, tout au long
de la vie (...), tend dans une large
mesure à ouvrir des horizons. En
revanche, si nous nous contentions
d’exiger et de répondre à l’exigence,
nous finirions par ne voir que ce que
nous ne parvenons pas à faire, nos
défauts et nos limites, en oubliant le
plus important : l’amour de Dieu
pour nous »[7].

L’amitié comme accompagnement
spirituel

Les considérations précédentes se
réfèrent surtout à la pratique



formelle de l’accompagnement
spirituel, qui, dans l’Œuvre, se
déroule dans le cadre d’une
conversation fraternelle, avec un laïc
ou un prêtre, ou dans celui de la
confession, et d’autres conversations
avec le prêtre. Saint Josémaria a
toujours voulu éviter que nous
appelions ces personnes nos «
directeurs spirituels ». Cette
approche, en relativisant la figure de
la personne concrète, offre une
diversité de perspectives qui enrichit
la vie spirituelle, tout en évitant un
attachement excessif de part et
d’autre. On évite ainsi le risque de
créer des « directeurs possessifs » et
la personnalisation qui est souvent à
l’origine de certains cas d’abus de
conscience.

Cependant, l’accompagnement
spirituel peut également s’étendre
au-delà de ces cadres formels.
L’amitié, comprise comme l’amour
bienveillant qui naît entre des



personnes ayant des intérêts ou des
visions similaires, est une forme
d’accompagnement indispensable à
notre vie. Lorsque l’intérêt commun
touche à la sphère spirituelle,
l’amitié devient naturellement une
forme d’accompagnement spirituel.
Le Père le rappelait en écrivant à
propos de saint Basile et saint
Grégoire de Nazianze. « L’amitié dont
ils se sont liés dans leur jeunesse les
a unis tout au long de leur vie, et
aujourd’hui encore, ils partagent la
même fête dans le calendrier
liturgique général. Saint Grégoire
raconte qu’« ils n’avaient qu’une
seule tâche et une seule
préoccupation, c’était la vertu, ainsi
que de vivre pour les espérances
futures ». Leur amitié non seulement
ne les détournait pas de Dieu, mais
les conduisait davantage vers lui »[8].
Une amitié ouverte aux
préoccupations spirituelles est un
cadre informel, mais authentique,
d’accompagnement spirituel, car tous



les éléments que nous avons
mentionnés précédemment y sont
présents : l’ouverture à l’œuvre du
Saint-Esprit, l’écoute attentive, la
stimulation de la personnalité et de
l’initiative.

Beaucoup de personnes qui ont
rencontré le Christ et l’Église grâce à
un ami ou une amie décrivent l’aide
qu’elles ont reçue comme un
accompagnement spirituel. Presque
sans s’en rendre compte, leur ami les
accompagnait pas à pas et les
amenait à aimer Jésus, jusqu’à ce
qu’elles franchissent le pas du
baptême ou de la conversion au
catholicisme. Il en va de même pour
ceux qui sont revenus à la foi grâce à
une amitié fidèle ou qui ont évité de
se séparer de Dieu grâce aux paroles
d’un ami. Ainsi, « l’apostolat d’amitié
et de confidence »[9], comme
l’appelait saint Josémaria, est assez
proche de ce que nous appelons
l’accompagnement spirituel : « Ces



paroles, glissées au bon moment à
l’oreille de l’ami qui hésite ; cette
conversation qui oriente, que tu as su
provoquer au bon moment ; et le
conseil professionnel qui améliore
son travail universitaire ; et la
discrète indiscrétion qui te fait lui
suggérer des horizons insoupçonnés
»[10].

La relation symétrique entre deux
amis ouvre, par ailleurs, des
dimensions moins accessibles dans
l’accompagnement en tant que tel : le
partage et le soutien mutuel. Les
amis échangent leurs expériences et
leurs points de vue, s’aidant
mutuellement à relever les défis de
la vie. Cela ouvre certaines voies,
mais en ferme aussi d’autres. Dans
une relation d’amitié, je ne peux pas
toujours m’attendre à ce que l’autre
m’écoute, car parfois c’est plutôt lui
qui a besoin d’être écouté. D’autre
part, mes amis ne pourront pas
toujours me conseiller de manière



adéquate sur des aspects de la vie
spirituelle ou de mon cheminement
particulier, car ils ne le connaissent
peut-être pas bien ; mais leur
perspective pourra certainement
m’enrichir. Pour ces raisons, même si
l’amitié complète et enrichit la
direction spirituelle, elle ne peut en
fait la remplacer.

Dans les formes d’accompagnement
spirituel formel, en revanche, la
relation entre les deux personnes est
asymétrique : seule l’une des parties
a le rôle d’écouter et de conseiller, un
rôle qui ne doit ni s’affaiblir ni
s’inverser. Cette distinction introduit
des limites qui aident la personne à
ouvrir son cœur sans les
interférences émotionnelles qui
pourraient entraver une approche et
une objectivité adéquates. Elle
permet également à la personne,
après avoir réfléchi à la question en
présence de Dieu, de commenter des
aspects intimes de sa relation avec



Dieu et avec les autres, y compris les
racines de ses péchés et ses luttes
profondes. Cela ne signifie pas pour
autant que la relation entre le
directeur et la personne
accompagnée doive être froide et
sèche : tout en préservant cette
asymétrie et cette distance
émotionnelle, le directeur spirituel
doit éprouver une véritable affection
pour les personnes qu’il
accompagne, car on ne peut
vraiment aider que lorsqu’on aime
avec l’amour de celui qui nous a
appelés ses amis (cf. Jn 15, 15).

* * *

« Apportez-nous quelques-uns des
poissons que vous avez pêchés », dit
le Seigneur (Jn 21, 10). Saint Pierre,
encore trempé par son plongeon
dans le lac, ramène sur le rivage le
filet chargé de poissons. Après un
petit déjeuner bien mérité, il
s’éloigne en marchant avec Jésus. Le



disciple et le Maître entament alors
un dialogue intime : prière,
accompagnement spirituel ? Les
deux, en divine harmonie. Pierre,
désarmé, renouvelle sa fidélité au
Seigneur. Et le Seigneur, qui n’a
jamais cessé de croire en lui, le
confirme dans sa mission : « Suis-moi
». Pierre se retourne et pose une
question sur l’autre disciple, qui
marche par derrière. « Toi, suis-moi
», insiste Jésus (cf. Jn 21, 19-22). Jean
n’entend pas ce qu’ils disent : ce n’est
pas son rôle. Comme le Baptiste (cf.
Jn 3, 27-30), il se réjouit d’avoir
facilité la rencontre.

[1] St Bède le Vénérable, cité dans 
Catena aurea, Jn 21, 1-11.

[2] Du Père, Lettre pastorale,
9-01-2018, n. 10 ; les citations de saint



Josémaria sont tirées de la Lettre 26,
n° 38.

[3] Cf. Aristote, Éthique à Nicomaque
VI, 13 ; Saint Thomas, Summa
Theologiae, II-II q. 47 a. 8 co.

[4]« Si mon témoignage personnel
vous intéresse, je peux dire que j’ai
toujours conçu mon travail de prêtre
et de pasteur d’âmes comme une
tâche visant à placer chacun face aux
exigences complètes de sa vie, en
l’aidant à découvrir ce que Dieu lui
demande concrètement, sans mettre
aucune limite à cette sainte
indépendance et à cette
responsabilité individuelle bénie, qui
sont caractéristiques d’une
conscience chrétienne » (Saint
Josémaria, Es Cristo que pasa, n. 99).

[5] François, Evangelii gaudium, n°
169.

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
78.



[7] F. Ocáriz, Lettre pastorale,
9-01-2018, n° 11.

[8] F. Ocáriz, Lettre pastorale,
1-11-2019, n° 5. Les références
internes sont tirées de saint Grégoire
de Nazianze, Sermon 43.

[9] Saint Josémaria, Sillon, n° 192.

[10] Saint Josémaria, Chemin, n° 973.

Dancho Azagra

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/combat-
proximite-mission-16-cest-le-seigneur-

laccompagnement-spirituel-ii/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/

	Combat, proximité, mission (16): "C'est le Seigneur" : L'accompagnement spirituel (II)

