
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (15): "C'est
le Seigneur" :
L'accompagnement
spirituel (I)

Nous avons tous besoin de
compagnons qui, par leur
conversation attentive et leurs
encouragements, nous aident à
naviguer dans la vie, au service
de « l’action toujours originale
de l’Esprit Saint » dans notre
âme.

10/07/2025



« Au lever du jour, Jésus se tenait sur
le rivage, mais les disciples ne
savaient pas que c’était lui » (Jn 21,
4). À l'aube, au bord de la mer de
Galilée, le Seigneur ressuscité
apparaît mystérieusement à ses
disciples, peut-être à moitié caché
par la brume qui s'élève de l'eau. Sa
voix, bien que voilée, résonne avec
force : « Les enfants, auriez-vous
quelque chose à manger ? » Ils lui
répondent que non. Ils ne savent pas
encore qui leur pose la question,
mais quelque chose dans cette voix
les incite à écouter attentivement et
les prépare à suivre ses instructions :
« Jetez le filet à droite de la barque, et
vous trouverez ». Obéissants, ils
lancent les filets et, en contraste
surprenant avec les efforts de toute
une nuit, ils pêchent en abondance.
Tandis que les autres disciples
s'émerveillent devant les filets
débordants, saint Jean lève les yeux.
Il voit bien au-delà des poissons : il
reconnaît celui qui vient de leur



parler. Et il dit à Pierre : « C'est le
Seigneur ! » (cf. Jn 21, 4-8).

Pourquoi saint Jean est-il capable de
discerner la présence de Jésus à la fin
de cette dure nuit de travail ? Dans sa
réaction, il y a quelque chose qui
nous rappelle le début de son
Évangile, sa première rencontre avec
Jésus. « Voici l'Agneau de Dieu ! »,
avait dit saint Jean-Baptiste, alors
que Jésus passait près de Jean et
d’André (Jn 1, 36). Pour les autres,
c'était un pèlerin parmi d'autres,
mais le Précurseur – c'est-à-dire «
celui qui court devant », celui qui
voit venir les choses et les annonce –
voyait en lui le Messie.

Saint Jean-Baptiste avait fait grandir
spirituellement Jean et André : il leur
avait enseigné la valeur du jeûne et
la nécessité de la conversion ; il leur
avait appris à prier (cf. Mt 9, 14 ; Lc 3,
1-17 ; 11, 1). Mais sa leçon la plus
importante avait été de leur



présenter Jésus et de les inviter à une
relation personnelle avec lui (cf. Jn 1,
35-39). Et ainsi, en mettant ses
disciples devant Jésus, il atteignit le
sommet de sa mission. Dès lors, le
Baptiste s'est humblement effacé :
c'était désormais à Jésus d'occuper le
centre de la vie de ses disciples (cf. Jn
3, 27-30). Pendant des siècles, son
exemple a servi de modèle à tant de
personnes qui en guident d’autres
vers le Christ et les aident à discerner
sa présence dans leur vie, conscients
qu'ils ne sont pas « propriétaires,
mais gardiens » [1]. Car « la mission
est celle de Jésus. Il est ressuscité, il
est donc vivant et il nous précède.
Aucun de nous n'est appelé à le
remplacer » [2]. Nous sommes
appelés, au contraire, à faciliter la
rencontre de chacun avec lui ; à dire,
dans la proximité que donnent la
confiance et l'affection : « C'est le
Seigneur ! ».

L’accompagnement spirituel



« Tout au long de cette navigation
qu'est notre vie, il y a des périodes de
beau fixe – intérieur ou extérieur –
parfois même prolongées ; mais ce
n'est qu'au Ciel que la paix est
définitive, la sérénité totale » [3].
Notre cœur inquiet a besoin d'être
guidé, à travers les eaux calmes et à
travers les tempêtes, jusqu'à ce qu'il
puisse reposer en Dieu [4]. Nous avons
besoin de compagnons qui, par leur
conversation attentive, leur
réconfort et leurs encouragements,
nous aident à naviguer avec plus de
détermination et nous éclairent
lorsque descend l'obscurité ou que
nous perdons notre orientation. Ces
personnes sont traditionnellement
appelées « directeurs spirituels » :
des personnes qui nous aident à
persévérer dans la direction que
nous avons choisie en suivant le
Christ.

Un directeur spirituel marche à côté
des personnes : il ne se substitue pas



à l'action de Dieu dans leur âme, et
encore moins à leur conscience, mais
il les aide à discerner entre les
inspirations du Saint-Esprit et les
suggestions du diable ou de leur
propre humanité blessée. C'est
pourquoi, au cours des dernières
décennies, l'Église a pris l'habitude
d'utiliser également le terme d’ «
accompagnateur spirituel ». En ce
sens, le pape François disait : « Celui
ou celle qui accompagne — l’homme
ou la femme qui accompagne — ne
remplace pas le Seigneur, ne fait pas
le travail à la place de la personne
accompagnée, mais marche à ses
côtés, l'encourage à lire ce qui se
passe dans son cœur, lieu par
excellence où le Seigneur parle.
L’accompagnant spirituel (...) est
celui qui te dit: «Cela va bien, mais
regarde ceci, regarde cela», il attire
ton attention sur des choses qui
passent peut-être; il t’aide à mieux
comprendre les signes des temps, la
voix du Seigneur, la voix du



tentateur, la voix des difficultés que
tu n’arrives pas à surmonter.… » [5].

Les premières personnes qui se sont
approchées de l'Œuvre se sont
senties aimées et accompagnées par
saint Josémaria. Elles ne voyaient pas
en lui une sorte de gourou spirituel
qui avait des conseils pour chaque
situation, mais un ami ou un père qui
écoutait et se souciait d'elles, et qui
voyait bouillonner en elles le sang du
Christ [6]. Lorsque les personnes sont
accompagnées de cette manière, non
seulement elles apprécient l'aide
qu'elles reçoivent, mais elles
savourent même les conversations
d'accompagnement spirituel. Elles
grandissent en maturité et en
enthousiasme apostolique, elles se
sentent fortifiées dans leur relation
avec Dieu ; et, si elles ont embrassé
une vocation particulière, elles
évitent un faux sentiment
d'indépendance qui les isolerait des



personnes qui partagent leur chemin
et leur mission.

Dans la vie récente de l'Église, on a
pris davantage conscience que non
seulement les prêtres, mais aussi les
laïcs peuvent accomplir la tâche
d'accompagnement spirituel. Et il en
a été ainsi dans l'Œuvre depuis le
début. Dans ces pages, nous
aborderons certains aspects de cette
tâche, en gardant toujours à l'esprit
que nous sommes tous appelés à
conduire les autres « à la lumière et à
la chaleur du Christ » [7], même si
nous n'exerçons pas formellement le
rôle d’accompagnateurs ou
directeurs spirituels. Dans un
deuxième article, nous montrerons
également en quoi l'amitié débouche
« naturellement sur des confidences
personnelles, pleines de délicatesse
et de respect pour la liberté » [8]; et
nous verrons comment une grande
partie de ce qui est détaillé ici
s'applique également à cet



accompagnement, plus informel,
mais si nécessaire.

Collaborer à l'œuvre du Saint-
Esprit

L'objectif principal de
l'accompagnement ou de la direction
spirituelle est d'aider les personnes à
rencontrer le Christ et à reconnaître
ce qui vient de lui, afin que l'amour
de Dieu s'enracine dans leur vie et
autour d'elles. Cela requiert un
environnement dans lequel la
personne puisse développer une
relation personnelle avec Dieu,
cultiver le sens de l'écoute dans la
prière et apprendre à discerner la
volonté de Dieu à chaque instant de
sa vie. Le guide spirituel peut jouer
un rôle crucial dans la création de
cet environnement propice. Mais
cela exige de reconnaître le caractère
unique de chaque personne et d'être
ouvert aux voies mystérieuses de
l'action de Dieu dans les âmes. « On



ne peut offrir des formules toutes
faites, ni des méthodes ou des
règlements rigides, pour approcher
les âmes du Christ. La rencontre de
Dieu avec chacun est ineffable et
unique, et nous devons collaborer
avec le Seigneur pour trouver, dans
chaque cas, la parole et la manière
appropriées, en étant dociles et sans
chercher à entraver l'action toujours
originale de l'Esprit Saint » [9].

À son tour, la personne accompagnée
doit examiner attentivement les
suggestions qui lui sont faites et les
méditer dans sa prière avec un
regard de foi. Comme l'explique le
Père, « savoir que Dieu peut nous
parler à travers d'autres personnes
ou des événements plus ou moins
ordinaires, la conviction que nous
pouvons l'y entendre, génère en nous
une attitude docile à ses desseins,
également cachés dans les paroles
des personnes qui nous
accompagnent sur le chemin » [10].



Cette attitude peut porter de grands
fruits dans notre vie, à condition de
nous rappeler que Dieu ne parle
presque jamais littéralement à
travers les paroles du guide spirituel.
Ses paroles sont plutôt une invitation
à orienter notre écoute dans une
direction précise, pour voir si nous y
entendons les inspirations du Saint-
Esprit, ce que nous seuls pouvons
faire. Ce sont des paroles qui nous
permettent de rencontrer la Parole.

Un véritable accompagnement
spirituel repose donc sur un profond
respect pour l'action du Saint-Esprit
dans chaque âme. Le directeur
spirituel n'est pas un dirigeant, mais
un serviteur qui aide le Saint-Esprit à
guider et à éclairer la personne
accompagnée. Comme disait saint
Josémaria, « accompagner les âmes
est un art dont le modèle est Jésus-
Christ et celui qui modèle, le Saint-
Esprit, par le biais de la grâce » [11].
C'est pourquoi le directeur ou



l'accompagnateur spirituel est plus
un jardinier qu'un architecte : il
n'impose pas de formes, il ne modèle
pas ses idées chez les personnes,
mais il aide à cultiver le terrain de
l'âme afin que la vie de Dieu y
fleurisse.

Écouter vraiment

Nous avons tous déjà vécu cette
expérience : lorsque nous
rencontrons quelqu'un qui nous
écoute avec attention et
bienveillance, devant nous s'ouvre
un espace où nous nous sentons à
l'aise pour partager nos pensées et
nos émotions, sans crainte d'être
rejetés ou jugés. Lorsque les
personnes se sentent écoutées, elles
prennent davantage conscience
d'elles-mêmes et s'ouvrent plus
facilement à l'écoute de Dieu, ce qui
leur permet de mieux discerner sa
voix. C'est pourquoi saint Josémaria
prêtait patiemment attention aux



jeunes qui venaient le voir, les
encourageant à ouvrir librement leur
cœur, et ce n'est qu'à la fin qu'il leur
donnait des conseils et leur ouvrait
de nouveaux horizons pour leur vie.

Écouter signifie bien plus
qu'entendre attentivement ; cela
exige de prêter attention au contexte
des sentiments, des idées et des
expériences que la personne reflète,
et de l'aider à explorer elle-même ce
contexte. Cela requiert une attitude
d'intérêt sincère pour l'autre
personne. Nous n'écoutons pas les
autres pour imposer notre propre
programme ou les impliquer dans
des projets apostoliques spécifiques ;
nous écoutons pour les aider à
découvrir ce que le Saint-Esprit, dans
son amour infini pour chaque âme,
veut pour que leur joie soit complète
(cf. Jn 16, 24). Nous sommes ainsi,
comme aimait à le répéter Benoît
XVI, les serviteurs de leur joie (cf. 2
Co 1, 24).



Pour écouter réellement et pour que
les gens se sentent écoutés, il peut
être utile de reformuler brièvement
ce qu'ils disent, avec nos propres
mots. C'est une manière de nourrir
en nous la disposition à entrer dans
le monde intérieur que l'autre nous
ouvre, sans projeter sur lui nos
propres points de vue. En plus
d'encourager et de transmettre cette
disposition, nous nous assurons ainsi
d'avoir bien compris et nous aidons
l'autre à continuer à s'exprimer
librement. Cela apporte de la
sérénité et conduit les personnes à
prendre leur vie en main, à trouver
elles-mêmes des solutions, à avancer
de leur propre chef, à découvrir des
projets. À l'inverse, les interrompre
ou devancer leurs paroles peut être
décourageant et ne les aide pas à
déployer leurs ailes.

L'écoute patiente est un acte d'amour
qui révèle un intérêt sincère pour
l'autre. C'est pourquoi



l'accompagnateur spirituel ne doit
jamais paraître ennuyé ou pressé.
Souvent, d'un point de vue pratique,
il est recommandé d'être bref dans la
direction spirituelle. Cependant, il
faut discerner avec prudence les
différentes circonstances, car écouter
demande du temps : respecter le
rythme de l'autre, ses silences aussi.
Et parfois, ou pendant certaines
périodes, une personne peut avoir
besoin de longues conversations. Les
questions ouvertes peuvent être
utiles, mais elles ne doivent pas
interrompre le flux naturel de la
conversation, ni être utilisées
systématiquement pour combler des
silences gênants. Au contraire, les
silences permettent parfois à la
personne d'approfondir ses
réflexions et de trouver les mots
justes. Dans le silence « s'expriment
la joie, les préoccupations, la
souffrance, qui trouvent précisément
en lui une forme d'expression
particulièrement intense » [12].



Une attitude d'écoute authentique
construit, plus que toute autre chose,
des ponts de confiance, condition
fondamentale dans tout
accompagnement spirituel, et qui ne
peut être exigée. La confiance est
mise à l'épreuve dès le début et se
cultive à chaque rencontre. Pour
qu'elle s'épanouisse, il est essentiel
que l'autre se sente respecté, valorisé
et sûr de pouvoir partager ses
expériences spirituelles les plus
profondes. Il le fera s'il découvre
dans l'accompagnateur un refuge, un
soutien pour discerner la voix de
Dieu.

Les apôtres ont trouvé un tel refuge
en Sainte Marie, surtout après
l'Ascension du Seigneur. Elle est «
maîtresse de discernement : elle
parle peu, écoute beaucoup et garde
dans son cœur (cf. Lc 2, 19). Les trois
attitudes de la Vierge : parler peu,
écouter beaucoup et garder dans son



cœur. Et les rares fois où elle parle,
elle laisse une trace » [13].

[1]. León XIV, Homélie, 31 mai 2025.

[2].Ibid.

[3].. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 9.

[4]. Cf. Saint Augustin, Confessions, I,
1.1.

[5]. Pape François, Audience, 4 janvier
2023.

[6].« Mes fils, savez-vous pourquoi je
vous aime tant ? » Le silence se fit,
puis le Père ajouta : « Parce que je
vois couler à flots en vous le Sang du
Christ » (A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. III, p.
415, Le Laurier, Paris, 2005).

[7]. Saint Josémaria, Lettre 1, n° 22.



[8]. F. Ocáriz, Lettre pastorale, 1er

septembre 2019.

[9]. Saint Josémaria, Lettre 11, n° 42.

[10]. F. Ocáriz, Lettre pastorale, 10
février 2024, n° 6.

[11]. Saint Josémaria, Lettre 26, n° 37.

[12]. Benoît XVI, Message pour la
XLVIème journée mondiale des
communications sociales, 20 mai
2012.

[13]. Pape François, Audience, 4
janvier 2023.

Dancho Azagra

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/combat-
proximite-mission-15-cest-le-seigneur-

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-15-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-15-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-15-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-i/


laccompagnement-spirituel-i/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-15-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-i/

	Combat, proximité, mission (15): "C'est le Seigneur" : L'accompagnement spirituel (I)

