
opusdei.org

Ce trésor qu'est le
temps

Homélie de Saint Josémaria
issue de Amis de Dieu, chapitre
3

05/09/2021

39

Lorsque je m’adresse à vous, quand
nous nous entretenons ensemble
avec Dieu notre Seigneur, je poursuis
ma prière personnelle à voix haute :
j’aime à le rappeler très souvent.
Vous devez aussi vous efforcer
d’alimenter votre prière dans votre



âme, même si pour une raison
quelconque, comme celle
d’aujourd’hui par exemple, nous
sommes tenus de traiter un sujet qui,
à première vue, ne nous semble pas
tout à fait propre au dialogue
d’amour qu’est en fait notre
conversation avec le Seigneur. Je dis
àpremière vue, car tout ce qui nous
arrive, tout ce qui se passe autour de
nous peut et doit faire l’objet de
notre méditation.

Je dois vous parler du temps, de ce
temps qui fuit. Je ne reprendrai point
l’affirmation connue selon laquelle “
un an de plus, c’est un an de moins ”.
Je ne vous conseillerai pas non plus
de demander aux gens ce qu’ils
pensent du passage des jours. Si vous
le faisiez, vous obtiendriez
probablement d’eux une réponse du
genre : Jeunesse, trésor divin, tu t’en
vas pour ne plus jamais revenir...
Quoique je n’exclue pas que vous



entendiez des propos plus chargés de
sens surnaturel.

Je ne veux pas non plus m’arrêter à
considérer la brièveté de la vie avec
des accents nostalgiques. Le
caractère éphémère de notre vie
terrestre devrait plutôt inciter les
chrétiens à mieux profiter de leur
temps qu’à craindre Notre Seigneur ;
moins encore à voir dans la mort une
fin désastreuse. L’on a répété de
mille façons différentes plus ou
moins poétiques, qu’une année qui
s’achève c’est, avec la grâce et la
miséricorde de Dieu, un pas de plus
qui nous rapproche du Ciel, notre
Patrie définitive.

En pensant à cette réalité, je
comprends très bien les mots que
saint Paul adresse aux
Corinthiens :tempus breve est ! que
la durée de notre passage sur terre
est brève ! Ces mots retentissent au
plus profond du cœur de tout



chrétien cohérent, comme un
reproche face à son manque de
générosité, et comme une invitation
constante à la loyauté. Il est vraiment
court le temps que nous avons pour
aimer, pour offrir, pour réparer. Il
n’est donc pas juste de le gaspiller, ni
de jeter de façon irresponsable ce
trésor par la fenêtre : nous ne
pouvons pas laisser passer cette
étape du monde que Dieu confie à
chacun.

40

Ouvrons l’Évangile de saint Matthieu
au chapitre vingt-cinq : Alors il en
sera du Royaume des Cieux comme
de dix vierges qui s’en allèrent,
munies de leurs lampes, à la
rencontre de l’époux. Or cinq d’entre
elles étaient sottes et cinq étaient
sensées. L’évangéliste rapporte que
les vierges sages ont employé
utilement leur temps. Elles
emmagasinent prudemment l’huile



nécessaire, et elles sont prêtes
lorsqu’on les appelle : Allez, c’est
l’heure ! Voici l’époux ! sortez à sa
rencontre ! Elles raniment leurs
lampes et elles partent toutes
joyeuses l’accueillir.

Viendra le jour, qui sera le dernier, et
qui ne nous fait pas peur : ayant une
ferme confiance en la grâce de Dieu,
nous sommes dès maintenant prêts à
nous rendre à ce rendez-vous avec le
Seigneur, avec notre générosité,
notre courage, notre amour des
détails, en portant nos lampes
allumées, car la grande fête du Ciel
nous attend. En effet, nous sommes,
mes très chers frères, ceux qui
prennent part aux noces du Verbe.
Nous qui avons déjà foi en l’Église,
qui nous nourrissons de la Sainte
Écriture, qui nous réjouissons parce
que l’Église est unie à Dieu.
Demandez-vous maintenant, je vous
prie, si vous êtes venus à ces noces
avec l’habit nuptial : examinez avec



soin vos pensées. Je vous assure, et je
m’assure à moi-même, que cet habit
de noces sera tissé de l’amour de
Dieu que nous aurons su recueillir
jusque dans les plus petites tâches.
Car seuls ceux qui aiment pensent à
soigner les détails jusque dans les
actions apparemment sans
importance.

41

Mais suivons le fil de la parabole. Et
les vierges folles, que font-elles ? À
partir de ce moment-là, elles
s’activent à se préparer pour
attendre l’Époux : elles vont acheter
de l’huile. Mais elles se sont décidées
trop tard et, tandis qu’elles y vont,
arriva l’époux : celles qui étaient
prêtes entrèrent avec lui dans la salle
de noces, et la porte se referma.
Finalement les autres vierges
arrivèrent aussi et dirent : Seigneur,
Seigneur, ouvre-nous ! Elles ne sont
certes pas demeurées inactives : elles



ont bien essayé de faire quelque
chose... Mais elles entendent la voix
qui leur répond durement : Je ne
vous connais pas. Elles pas su, ou
n’ont pas voulu se préparer avec
l’empressement requis. Elles ont
oublié de prendre la précaution
raisonnable d’acheter de l’huile en
temps voulu. Elles ont manqué de
générosité pour aller jusqu’au bout
de ce qui leur avait été confié. Elles
avaient, en effet, de nombreuses
heures devant elles, mais elles les ont
gaspillées.

Pensons courageusement à notre vie.
Pourquoi parfois ne trouvons-nous
pas les minutes nécessaires pour
achever avec amour le travail qui
nous incombe et qui est le moyen de
notre sanctification ? Pourquoi
négligeons-nous nos obligations
familiales ? Pourquoi la précipitation
survient-elle au moment de prier,
d’assister au Saint Sacrifice de la
messe ? Pourquoi la sérénité et le



calme nous manquent-ils pour
accomplir nos devoirs d’état, alors
que nous nous attardons sans
aucune hâte à suivre nos caprices ?
En voilà des futilités, me direz-vous.
C’est vrai, mais ces petits riens sont
justement l’huile, notre huile, qui
maintient la flamme vive et la
lumière allumée.

42

Il en va du Royaume des Cieux
comme d’un propriétaire qui sortit
au point du jour afin d’embaucher
des ouvriers pour sa vigne. Vous
connaissez déjà le récit : cet homme
revient à plusieurs reprises sur la
place pour embaucher des ouvriers.
Certains ont été appelés de bon
matin ; d’autres à la tombée du jour.

Ils reçoivent tous un denier : le
salaire que je t’avais promis, c’est-à-
dire mon image et ma ressemblance.
L’image du Roi est gravée sur le
denier. Telle est la miséricorde de



Dieu, qui appelle chacun
conformément à ses circonstances
personnelles parce qu’il veut que
tous les hommes soient sauvés.
Quant à nous, nous sommes nés
chrétiens, nous avons été élevés dans
la foi, nous avons été très clairement
choisis par le Seigneur. Telle est la
réalité. Ainsi, lorsque vous êtes
invités à répondre, même si ce n’est
qu’à la dernière heure, pouvez-vous
rester sur la place publique, à vous
dorer au soleil comme nombre de ces
ouvriers, parce qu’ils avaient du
temps en trop ?

Nous n’avons pas trop de temps, pas
même une seconde. Et je n’exagère
pas : il y a du travail ; le monde est
vaste et des millions d’âmes n’ont
toujours pas entendu clairement la
doctrine du Christ. Je m’adresse à
chacun d’entre vous. Si tu as du
temps en trop, réfléchis un peu : il est
très possible que tu sois plongé dans
la tiédeur ; ou que tu sois infirme,



surnaturellement parlant. Tu ne
bouges plus, tu es immobile et stérile,
tu ne fais pas tout le bien que tu
devrais transmettre à ceux qui
t’entourent, dans ton milieu, dans
ton travail, dans ta famille.

43

Peut-être vas-tu me dire : et pourquoi
devrais-je m’efforcer ? Ce n’est plus
moi, mais saint Paul qui te répond :
L’amour du Christ nous presse. Tout
le temps d’une existence est bien peu
de chose pour élargir les frontières
de ta charité. Dès les tous premiers
commencements de l’Opus Dei, j’ai
montré mon grand effort à répéter
sans relâche aux âmes généreuses
disposées à le mettre en pratique ce
cri du Christ : À ceci tous vous
reconnaîtront comme mes disciples :
à cet amour que vous aurez les uns
pour les autres. L’on nous
reconnaîtra précisément à cela,



parce que la charité est le point de
départ de toute activité du chrétien.

Jésus, qui est la pureté même,
n’assure pas que l’on reconnaîtra ses
disciples à leur vie impeccable. Lui,
qui est la sobriété même, qui n’a
même pas où reposer sa tête, qui a
passé si longtemps à jeûner et à
veiller en prière, n’affirme pas à ses
apôtres : on vous reconnaîtra à ce
que vous n’êtes ni des goinfres ni des
buveurs.

La vie pure du Christ était, comme
elle l’a été et le sera à toutes les
époques, une gifle pour la société
d’alors, souvent aussi pourrie que la
nôtre. Sa sobriété, un autre coup de
fouet pour ceux qui banquetaient
continuellement et qui se faisaient
vomir après avoir mangé pour
pouvoir continuer à manger,
accomplissant à la lettre ces mots de
saint Paul : Ils font de leur ventre un
dieu.



44

L’humilité du Seigneur était encore
un coup porté à ceux qui passaient
leur temps à ne s’occuper que d’eux-
mêmes. Étant à Rome, j’ai commenté
à plusieurs reprises, et vous me
l’avez peut-être entendu dire, que les
empereurs et leurs généraux
vainqueurs défilaient triomphants,
présomptueux, vaniteux, bouffis
d’orgueil, sous les arcs aujourd’hui
en ruine. Et, en passant sous ces
monuments, ils baissaient peut-être
la tête, de crainte que leur front
majestueux ne heurtât l’arc
grandiose. Néanmoins, le Christ,
humble, ne précise pas non plus :
l’on reconnaîtra que vous êtes mes
disciples à ce que vous êtes humbles
et modestes.

Remarquez bien qu’au bout de vingt
siècles, le commandement du
Seigneur conserve toute la force de la
nouveauté. Il est comme la lettre



d’introduction du véritable fils de
Dieu. Tout au long de ma vie
sacerdotale, j’ai prêché à de très
nombreuses reprises que ce
commandement continue
malheureusement d’être nouveau
pour bien des gens, parce qu’ils ne se
sont jamais ou presque jamais
efforcés de le mettre en pratique :
c’est triste, mais c’est ainsi. Or, il est
très clair que l’affirmation du Messie
est catégorique : c’est à cela que l’on
vous reconnaîtra, à ce que vous vous
aimez les uns les autres ! C’est pour
cela que j’éprouve constamment le
besoin de rappeler ces mots du
Seigneur. Saint Paul ajoute : Portez
les fardeaux les uns des autres et
accomplissez ainsi la loi du Christ.
Des moments perdus, peut-être avec
la fausse excuse que tu as du temps
en trop... Alors que tant de tes frères,
de tes amis sont surchargés de
travail ! Aide-les avec délicatesse,
avec amabilité, le sourire aux lèvres,
aide-les de sorte qu’il leur soit



presque impossible de s’en rendre
compte. Qu’ils ne puissent même pas
se montrer reconnaissants, tant la
discrète finesse de ta charité saura
passer inaperçue.

Nous n’avons pas eu un instant de
libre, devaient se dire ces pauvres
vierges qui portaient leurs lampes
vides. Les ouvriers sur la place ne
savent que faire du plus clair de leur
journée, parce qu’ils ne se sentent
pas obligés de rendre service, alors
que la recherche du Seigneur est
continuelle, pressante, depuis la
première heure. Accueillons-le
répondons oui, et supportons par
amour — ce qui n’est alors plus
réellement supporter — le poids du
jour et de la chaleur.

45

Considérons maintenant la parabole
de cet homme qui, partant pour
l’étranger, appela ses serviteurs et
leur confia sa fortune. Il confie à



chacun une somme différente, pour
qu’il la gère en son absence.
Arrêtons-nous, si vous le voulez bien,
à celui qui a accepté un talent. Son
comportement est, pourrait-on dire,
mesquin. Se mettant à réfléchir, il
raisonne avec son peu de jugeote
avant de se décider, puis il s’en alla
faire un trou en terre et enfouit
l’argent de son maître.

À quoi cet homme s’occupera-t-il
ensuite puisqu’il a abandonné son
instrument de travail ? En
irresponsable, il a opté pour la
solution commode de ne rendre que
ce qu’il a reçu. Il se consacrera à tuer
les minutes, les heures, les jours, les
mois, les années, la vie ! Les autres se
donnent beaucoup de mal, négocient,
se préoccupent noblement de rendre
à leur maître davantage que ce qu’ils
ont reçu, le fruit légitime, parce que
la recommandation a été très
concrète : negotiamini dum venio,
chargez-vous de ce travail pour



obtenir un profit jusqu’à ce que votre
maître revienne. Lui, en revanche, il
n’en fait rien ; cet homme gâche son
existence.

46

Comme il est dommage de ne vivre
que pour tuer son temps, ce trésor de
Dieu ! Rien ne saurait excuser un tel
comportement. Que personne ne
dise : je ne dispose que d’un talent, je
ne peux rien obtenir. Avec un seul
talent tu peux aussi agir de façon
méritoire. Triste chose que de ne pas
tirer parti, un véritable rendement,
de toutes les capacités, petites ou
grandes, que Dieu accorde à l’homme
pour qu’il se consacre à servir les
âmes et la société !

Lorsque, par égoïsme, le chrétien se
retranche, qu’il se cache, qu’il se
désintéresse, en un mot lorsqu’il tue
son temps, il risque fort de tuer son
ciel. Celui qui aime Dieu ne se borne
pas seulement à mettre tout ce qu’il



possède, tout ce qu’il est, au service
du Christ : il se donne lui-même. Il
n’a pas cet esprit terre à terre qui ne
lui fait voir son moi dans sa santé,
son nom, sa carrière.

47

Moi, moi, moi... Combien pensent,
disent et agissent ainsi ! Que c’est
désagréable ! Saint Jérôme
commente que ce dont nous parle
l’Écriture — “ pour chercher des
excuses aux péchés (Ps 140, 4) ” — se
réalise vraiment chez ceux qui
ajoutent la paresse et la négligence à
ce péché d’orgueil.

C’est l’orgueil qui décline
continuellement ce moi, moi, moi...
Un vice qui fait de l’homme une
créature stérile, qui anéantit son
envie de travailler pour Dieu, qui
l’amène à ne pas savoir profiter de
son temps. Ne perds pas ton
efficacité, écrase en revanche ton
égoïsme. Ta vie pour toi ? Ta vie pour



Dieu, pour le bien de tous les
hommes, par amour du Seigneur.
Déterre ce talent ! Fais-le produire, et
tu savoureras alors la joie de
constater que, dans cette affaire
surnaturelle, il importe peu que le
résultat n’ait pas sur terre un éclat
que les hommes puissent admirer.
L’essentiel c’est de livrer tout ce que
nous sommes et ce que nous avons,
de nous efforcer de faire produire le
talent et de nous acharner
constamment à produire du bon
fruit.

Dieu nous accorde peut-être une
année de plus pour le servir. Ne
pense pas à cinq années, ni à deux.
Ne regarde que celle-ci : une année
que nous venons d’entamer.
Remettons-la donc au Seigneur, ne
l’enterrons pas. Telle doit être notre
détermination.

48



Un homme était propriétaire, et il
planta une vigne ; il l’entoura d’une
clôture, y creusa un pressoir et y
bâtit une tour ; puis il la loua à des
vignerons et partit pour l’étranger.

J’aimerais que nous méditions les
enseignements de cette parabole, du
point de vue qui nous intéresse ici.
La tradition a vu dans ce récit une
image du destin du peuple élu de
Dieu ; et elle nous a montré avant
tout comment nous répondons par
l’infidélité et le manque de
reconnaissance à tant d’amour du
Seigneur.

Je veux m’arrêter concrètement à ces
mots : il partit pour l’étranger. J’en
conclus tout de suite que les
chrétiens ne doivent pas quitter la
vigne où le Seigneur les a placés.
Nous devons employer nos forces à
cette tâche, dans les limites de cette
clôture, travailler au pressoir et, une
fois le travail quotidien terminé,



nous reposer dans cette tour. Si nous
nous laissions entraîner par la
commodité, cela reviendrait à
répondre au Christ : attention, mes
années sont pour moi et non pour
toi ! Je ne veux pas me décider à
m’occuper de ta vigne.

49

Le Seigneur nous a offert la vie, les
sens, les facultés, des grâces sans
nombre ; nous n’avons pas le droit
d’oublier que nous sommes des
ouvriers, parmi tant d’autres, dans
cette propriété où il nous a placés
pour participer à l’effort d’apporter
la nourriture aux autres. C’est là
notre place : à l’intérieur de ces
limites-là ; nous devons nous y
dépenser quotidiennement avec Lui,
en l’aidant dans son travail
rédempteur.

Permettez-moi d’insister : ton temps
pour toi ? Ton temps pour Dieu ! Il se
peut que, par la miséricorde du



Seigneur, cet égoïsme-là ne soit pas
pour le moment entré dans ton âme.
Je te parle pour le cas où ton cœur
viendrait à flancher dans sa foi au
Christ. Je te demande alors — Dieu te
demande — d’être fidèle à ton effort,
de maîtriser ton orgueil, d’assujettir
ton imagination, de ne pas te
permettre la légèreté de t’en aller, de
déserter.

Ces ouvriers, au milieu de la place,
avaient toute la journée en trop.
Celui qui enfouit son talent dans la
terre voulait tuer les heures ; celui
qui devait s’occuper de la vigne s’en
va ailleurs. Ils présentent tous un
point commun : ils sont insensibles à
la grande tâche que le Seigneur a
confiée à chacun des chrétiens, tâche
qui consiste à se considérer et à se
comporter comme ses instruments
pour coracheter avec lui l’humanité,
celle de dépenser sa vie tout entière à
se sacrifier joyeusement, en se
vouant au bien des âmes.



50

C’est également saint Matthieu qui
nous rapporte que Jésus, à son retour
de Béthanie, eut faim. Le Christ
m’émeut toujours, spécialement
quand je vois qu’il est un homme
vrai, parfait, tout en étant aussi Dieu
parfait, pour nous apprendre à nous
servir de notre indigence et de nos
faiblesses naturelles. Nous pouvons
ainsi nous offrir totalement, tels que
nous sommes, au Père, qui accepte
volontiers cet holocauste.

Il avait faim ; le Créateur de
l’univers, le Seigneur de toutes
choses a faim ! Seigneur, je te
remercie d’avoir fait que, par
inspiration divine, l’auteur sacré ait
relevé dans ce passage ce détail, qui
m’oblige à t’aimer davantage, ce qui
m’encourage à souhaiter ardemment
contempler ta Très Sainte Humanité !
Perfectus Deus, perfectus homo, Dieu



parfait et Homme parfait, en chair et
en os, comme vous et moi.

51

Jésus avait beaucoup travaillé la
veille et, chemin faisant, il a faim.
Poussé par cette nécessité, il va vers
le figuier qui, au loin, montre un
feuillage splendide. Saint Marc nous
rapporte que ce n’était pas l’époque
des figues, mais Notre Seigneur
s’approche pour en cueillir, sachant
très bien qu’il n’en trouverait pas en
cette saison. Néanmoins, constatant
la stérilité de l’arbre dans son
apparente fécondité, dans son
abondance de feuilles, il ordonne :
Que jamais plus personne ne mange
de tes fruits !

Parole dure en vérité ! Que jamais
plus tu ne portes de fruits ! Quelle
dut être la réaction des disciples,
surtout s’ils songeaient que c’était la
Sagesse de Dieu qui parlait ! Jésus
maudit cet arbre, parce qu’il n’y a



trouvé qu’une apparence de
fécondité, que du feuillage. Nous
apprenons ainsi qu’il n’y a pas
d’excuse à l’inefficacité. Il se peut
que l’on dise : “ Je n’ai pas les
connaissances requises... ” Il n’y a
pas d’excuse ! Ou que l’on affirme : “
C’est que la maladie, c’est que mon
talent n’est pas grand, c’est que les
conditions ne sont pas favorables,
c’est que le milieu.. ” Ces excuses ne
tiennent pas davantage ! Malheur à
qui se pare du feuillage d’un faux
apostolat, à qui fait ostentation de la
frondaison d’une vie apparemment
féconde, sans essayer sincèrement de
porter du fruit ! Il donne l’impression
de profiter de son temps, d’agir,
d’organiser, d’inventer de nouvelles
méthodes pour tout résoudre... Mais
il est improductif. Personne ne se
nourrira de ses œuvres parce
qu’elles manquent de sève
surnaturelle.



Demandons au Seigneur de faire de
nous des âmes disposées à travailler
d’une façon héroïquement féconde.
Car le monde est rempli de gens qui,
lorsque l’on s’en approche, ne
donnent que des feuilles, grandes,
luisantes, brillantes. Du feuillage,
rien que du feuillage ! Et les âmes se
tournent vers nous dans l’espoir de
rassasier leur faim, qui est une faim
de Dieu. Nous ne saurions oublier
que nous disposons de tous les
moyens : la doctrine suffisante, et la
grâce du Seigneur, malgré nos
misères.

52

Je vous rappelle à nouveau qu’il nous
reste peu de temps ; tempus breve
est, parce que la vie sur cette terre
est courte et que, possédant tous ces
moyens-là, nous n’avons besoin que
de bonne volonté pour profiter des
occasions que Dieu nous a accordées.
Depuis que Notre Seigneur est venu



dans ce monde,l’ère favorable, le
jour du salut a commencé pour nous
et pour tous. Que Dieu notre Père
n’ait point à nous adresser ce
reproche qu’il a déjà exprimé par la
bouche de Jérémie : Même la cigogne
dans le ciel connaît sa saison, la
tourterelle, l’hirondelle et la grue
observent le temps de leur
migration. Et mon peuple ne connaît
pas le droit de Yahvé!

Point de jours fastes, point de jours
néfastes : tous les jours sont bons
pour servir Dieu. Les mauvaises
journées n’apparaissent que lorsque
l’homme les gâche par son manque
de foi, par sa paresse, par sa
nonchalance qui le porte à ne pas
travailler avec Dieu, pour Dieu. Je
louerai le Seigneur en toutes
circonstances ! Le temps est un
trésor qui file, qui fuit, qui coule
entre nos mains telle l’eau sur les
rochers élevés. Hier est passé et
aujourd’hui est en train de passer.



Nos lendemains deviennent bien vite
d’autres hier. La durée d’une vie est
bien courte. Cependant, que de
choses à réaliser dans ce court laps
de temps, par amour de Dieu !

Aucune excuse ne tiendra bon. Le
Seigneur a tout fait pour nous : il
nous a patiemment instruits avec des
paraboles, il nous a expliqué ses
commandements, et il a insisté sans
se lasser. Il peut nous demander,
comme à Philippe : Voilà si
longtemps que je suis avec vous, et tu
ne me connais pas, Philippe ? Le
moment est arrivé de travailler pour
de bon, d’occuper tous les instants de
la journée, de supporter de bon
cœur, dans la joie, le poids du jour et
de la chaleur.

53

Je pense qu’un passage du deuxième
chapitre de saint Luc nous aidera à
mieux terminer notre méditation. Le
Christ est un enfant. Grande est la



douleur de sa Mère et celle de saint
Joseph, car, au retour de Jérusalem, il
ne se trouvait ni avec les siens, ni
avec ses amis ! Et quelle n’est pas
leur joie quand ils l’aperçoivent de
loin, en train d’instruire les docteurs
d’Israël ! Mais voyez l’apparente
dureté des propos qui sortent de la
bouche du Fils, quand il répond à sa
Mère : Pourquoi me cherchiez-vous ?

N’était-il pas logique qu’ils le
cherchent ? Les cœurs qui savent ce
que c’est que de perdre le Christ puis
de le retrouver sont à même de le
comprendre... Et pourquoi me
cherchiez-vous ? Ne saviez-vous que
je me dois aux affaires de mon Père ?
Ne saviez-vous pas que je dois
consacrer tout mon temps à mon
Père du ciel ?

54

Voilà donc le fruit de notre prière
d’aujourd’hui : nous convaincre que
notre vie sur la terre est pour Dieu,



en toutes circonstances et en toutes
saisons, qu’elle est un trésor de
gloire, une antichambre du Ciel ;
qu’elle est entre nos mains une
richesse que nous devons
administrer avec sens des
responsabilités face aux hommes et
face à Dieu, sans qu’il nous faille
pour autant changer d’état, au beau
milieu de la rue, en sanctifiant notre
profession ou notre métier, notre vie
familiale, nos relations sociales, toute
l’activité qui semble n’être que
terrestre.

À vingt-six ans, lorsque j’ai découvert
dans toute sa profondeur l’appel à
servir le Seigneur dans l’Opus Dei, je
lui demandais de toute mon âme de
m’accorder quatre-vingts ans de
gravité. Je demandais à mon Dieu ces
années en plus, avec la naïveté
enfantine du débutant, pour savoir
utiliser mon temps, pour apprendre
à profiter de chaque minute, à son
service. Le Seigneur sait octroyer ces



richesses-là. Sans doute toi et moi,
nous arriverons un jour à dire : Plus
que les anciens, j’ai l’intelligence, car
tes préceptes, je les garde. La
jeunesse n’est pas forcément
l’insouciance, pas plus que les
cheveux blancs n’entraînent
obligatoirement prudence et sagesse.

Ayons recours ensemble à la Mère du
Christ. Notre Mère, vous qui avez vu
grandir Jésus, qui l’avez vu mettre à
profit son passage parmi les
hommes, apprenez-moi à employer
mes journées au service de l’Église et
des âmes ; apprenez-moi à écouter,
au plus intime de mon cœur, comme
un reproche affectueux, ô ma Douce
Mère, chaque fois qu’il le faudra, que
mon temps n’est point à moi, parce
qu’il appartient à Notre Père qui est
au cieux.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/ce-tresor-qu-est-
le-temps/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/ce-tresor-qu-est-le-temps/
https://opusdei.org/fr/article/ce-tresor-qu-est-le-temps/
https://opusdei.org/fr/article/ce-tresor-qu-est-le-temps/

	Ce trésor qu'est le temps

