
opusdei.org

Cardinal Joseph
Ratzinger. Rome,
19-5-1992

Les jours qui suivirent la
béatification du fondateur de
l'Opus Dei, il y eut des messes
d'action de grâces dans de
différentes églises de Rome.
C'est en la Basilique des Douze
Apôtres que le cardinal
Ratzinger en dit une pour les
pèlerins de langue allemande.

18/05/1992



Les jours qui suivirent la
béatification du fondateur de
l'Opus Dei, il y eut des messes
d'action de grâces dans de
différentes églises de Rome. C'est
en la Basilique des Douze Apôtres
que le cardinal Ratzinger en dit
une pour les pèlerins de langue
allemande. Nous vous proposons
ci-après l'homélie qu'il prononça à
cette occasion.

L’Apocalypse de saint Jean, qui nous
dit de manière terrifiante tant de
choses au sujet du passé et de
l’avenir de notre histoire, révèle
encore une fois le ciel et la terre, et
nous montre que Dieu n’a pas
abandonné le monde. Le mal peut
l’emporter parfois mais, à la fin, la
victoire de Dieu est assurée.

Au milieu des tribulations de la terre
l’on entend de plus en plus fort un
chant de louange. Autour du trône de
Dieu se tient un chœur grandissant



d’élus, dont la vie — vécue dans
l’oubli — s’est maintenant
transformée en joie et en
glorification. Ce chœur ne chante pas
seulement dans l’au-delà ; il se
prépare au sein de l’histoire tout en
s’y trouvant déjà caché. C’est ce que
dit très clairement la voix qui vient
du trône, c’est-à-dire de Dieu lui-
même : « Louez Dieu, vous qui le
servez, vous qui le craignez, vous les
petits et les grands. (Ap 19, 5) » C’est
une invitation à accomplir notre
tâche personnelle en ce monde, et à
participer ainsi, dès maintenant à la
liturgie éternelle. La béatification de
Josémaria Escriva nous dit que ce
prêtre de notre siècle se tient dans le
chœur de ceux qui chantent les
louanges de Dieu, et ces mots de la
liturgie d’aujourd’hui s’appliquent à
lui : « Ceux qu’Il a prédestinés, Dieu
les a glorifiés. (Rm 8, 30) » La
glorification n’est pas seulement
future, elle est déjà réalisée, la
béatification nous le rappelle. «



Louez Dieu, vous les petits et les
grands. » Dans cet appel, Josémaria
Escriva a entendu sa vocation, mais il
ne l’a pas appliquée seulement à lui-
même et à sa propre vie. Il l’a
considérée comme une mission à
accomplir : transmettre l’appel de
Dieu, la faire entendre dans le siècle.
Il a invité les grands et les petits à
louer Dieu ; c’est justement en le
faisant qu’il a lui-même glorifié Dieu.

Josémaria Escriva a été très tôt
conscient que Dieu avait un projet
pour lui, qu’il avait besoin de lui
pour une mission très précise. Mais il
ne connaissait pas cette mission.
Comment trouver une réponse, où la
chercher ? Il se mit à la chercher
surtout dans l’écoute de la Parole de
Dieu, dans la Sainte Écriture. Il a lu la
Bible, non pas comme un livre du
passé, moins encore comme un livre
traitant de problèmes dont on peut
discuter, mais comme une parole
actuelle, qui s’adresse à l’homme



d’aujourd’hui ; comme une parole
dans laquelle nous-mêmes
apparaissons, chacun d’entre nous, et
dans laquelle il nous faut chercher
notre place, afin de trouver notre
chemin.

Dans cette recherche, l’histoire du
mendiant aveugle, Bartimée, assis au
bord du chemin de Jéricho, qui
entendit parler du passage de Jésus
et se mit à crier tout fort pour qu’Il
ait pitié de lui, l’a particulièrement
touché (Mc 10, 46-52). Alors que les
disciples voulaient faire taire le
mendiant aveugle, Jésus se tourna
vers lui et lui demanda : « Que veux-
tu que je fasse pour toi ? » La réponse
de Bartimée fut : « Seigneur, fais que
je voie ! » Josémaria se reconnut lui-
même en Bartimée. « Seigneur, fais
que je voie, se mit-il à crier sans
arrêt, fais-moi voir ta volonté ! »
L’homme ne peut bien voir que
lorsqu’il apprend à voir Dieu. Et il
apprend à voir Dieu lorsqu’il voit la



volonté de Dieu et est disposé à y
consentir. Le désir de voir la volonté
de Dieu et de mettre sa propre
volonté dans la volonté de Dieu a été
et est resté, à proprement parler,
l’activité de la vie d’Escriva. « Que ta
volonté soit faite sur la terre comme
au ciel. » À travers cette recherche, à
travers cette prière incessante, il a
été préparé à répondre, comme
Pierre au moment de l’inspiration : «
Seigneur, sur ta parole, je vais jeter
les filets. (Lc 5, 5) » Son oui n’était pas
moins aventureux que celui de
Pierre, au bord du lac de Génésareth
après une nuit de pêche
infructueuse : l’Espagne était ravagée
par la haine envers l’Église, envers le
Christ, envers Dieu. On voulait
exterminer l’Église en Espagne
lorsqu’il reçut la mission de jeter les
filets pour Dieu. Mais lui, en sa
qualité de pêcheur de Dieu, a, toute
sa vie, infatigablement plongé les
filets de Dieu dans les eaux de
l’histoire pour amener à la Lumière



les petits et les grands, pour leur
rendre la vie.

La volonté de Dieu. Saint Paul dit aux
Thessaloniciens : « La volonté de
Dieu est, en définitive, toute simple et
fondamentalement la même pour
tous : la sainteté. Et la sainteté
signifie, ainsi que nous le dit la
lecture d’aujourd’hui, devenir
semblable au Christ (Rm 8, 9).
Josémaria Escriva n’a pas considéré
ceci comme un appel adressé
seulement à lui-même, mais surtout
comme une mission pour les autres :
donner le courage d’être saint,
rassembler, pour le Christ, une
communauté de frères et de sœurs.
Le sens du mot « saint » avait connu
au fil du temps une dangereuse
restriction, dont les effets se font
ressentir aujourd’hui encore. Nous
pensons aux saints qui sont
représentés sur nos autels, aux
miracles et aux vertus héroïques, et
nous pensons alors que cela ne



concerne qu’un petit nombre d’élus
dont nous ne pouvons pas faire
partie. Nous abandonnons la sainteté
à ce petit nombre d’inconnus et nous
nous contentons modestement d’être
comme nous sommes. Josémaria
Escriva a tiré les chrétiens de cette
apathie spirituelle : non, la sainteté
n’est pas quelque chose d’insolite,
mais une réalité habituelle et
normale pour tout baptisé. Elle ne
consiste pas à rechercher je ne sais
quels héroïsmes inimitables et
inaccessibles, elle revêt mille formes
différentes. Elle peut se réaliser en
tout état et dans toutes les
conditions. Elle est la normalité. Elle
consiste à vivre la vie ordinaire le
regard tourné vers Dieu, et à
l’informer de l’esprit de foi. C’est
dans ce but que notre bienheureux a
parcouru infatigablement les
continents et a parlé aux hommes
afin de leur insuffler le courage
d’être saints, c’est-à-dire de risquer
l’aventure d’être chrétiens, quel que



soit l’endroit où la vie nous a placés.
C’est ainsi qu’il est devenu un grand
homme d’action, qui vivait de la
volonté de Dieu et appelait à entrer
dans la volonté de Dieu, mais sans
devenir moraliste pour autant.

Il savait que nous ne pouvons pas
nous sauver tout seuls : tout comme
l’amour suppose d’être aimé, la
sainteté aussi demande un autre
élément : accepter d’être aimé de
Dieu. Sa fondation s’appelle Opus
Dei, et non pas opus nostrum. Il ne
voulait pas créer son œuvre, l’œuvre
de Josémaria Escriva, il ne voulait
pas construire un monument pour
lui. « Mon œuvre n’est pas mon
œuvre », pouvait-il et voulait-il dire,
dans le droit profil du Christ, en se
configurant à Lui (cf. Jn 7, 16). Il ne
voulait pas faire sa propre volonté,
mais laisser de la marge à Dieu, afin
que son œuvre se fasse. Il était
certainement conscient aussi du fait
que Jésus nous dit dans l’Évangile de



saint Jean : « L’œuvre de Dieu, c’est la
foi (Jn 6, 29) », c’est-à-dire le fait de se
plonger en Dieu, afin qu’il puisse agir
à travers nous. C’est de cette façon
que se réalise l’identification à une
autre phrase de l’Écriture : les mots
de Pierre dans l’Évangile
d’aujourd’hui sont devenus sa
parole : « Homo peccator sum », « Je
suis un homme pécheur ». Lorsque
notre bienheureux reconnut
l’abondante pêche de sa vie, il prit
peur, comme saint Pierre, à cause de
sa misère comparée à ce que Dieu
voulait faire avec et par lui. Il disait
qu’il était un « fondateur sans
fondement » et « un instrument
inepte » ; il savait bien que ce n’était
pas lui qui avait fait tout cela, que ce
n’était pas lui qui avait pu le faire,
mais que Dieu avait voulu agir en se
servant d’un instrument clairement
inadapté. Cela aussi correspond au
concept de « vertu héroïque » : ne se
réalise que ce que Dieu Lui-même
peut faire. Josémaria Escriva



reconnut sa misère, mais il s’est
abandonné en Dieu sans se chercher
lui-même, il a agi pour réaliser la
volonté de Dieu sans demander ce
qu’il adviendrait de lui ni ce qu’il
aurait pour lui. Il a toujours parlé de
ses « folies », des débuts sans le
moindre moyen matériel, aux
frontières de l’impossible.

Tout ce qu’il fut obligé de risquer et
qu’il risqua, paraissait des folies. Il
me vient à l’esprit un mot de son
grand compatriote Miguel de
Unamuno : « Seuls les fous font des
choses sérieuses, les gens sensés
n’accomplissent que des choses
absurdes. » Il se risqua à être une
sorte de Don Quichotte. N’est-ce pas
en apparence du « donquichottisme »
que d’enseigner au monde
d’aujourd’hui l’humilité, l’obéissance,
la pureté, le détachement des biens,
l’altruisme ? La volonté de Dieu était
pour lui la seule chose vraiment
raisonnable et c’est ainsi qu’il a été



en mesure de voir peu à peu la
raison de ce qui était déraisonnable.
Volonté de Dieu. La volonté de Dieu
se concrétise en un lieu et une forme
précise en ce monde : elle a un corps.
Le corps du Christ est resté dans son
Église. C’est pourquoi l’obéissance à
la volonté de Dieu est inséparable de
l’obéissance à l’Église. C’est
seulement quand je situe ma propre
mission dans l’obéissance envers
l’Église, que j’ai la certitude de ne pas
confondre mes propres idées avec la
volonté de Dieu, mais au contraire de
suivre vraiment son appel. C’est
pourquoi, pour Josémaria Escriva,
l’obéissance envers la hiérarchie de
l’Église et le fait de lui être uni ont
toujours été les critères
fondamentaux de sa mission.

L’Église n’est pas un système fondé
sur la puissance : elle n’est pas un
système de pouvoirs ; elle n’est pas
une association à buts religieux,
sociaux ou moraux qui programme



la meilleure façon de les atteindre et
qui les remplace éventuellement par
d’autres fins plus appropriées. Elle
est sacrement. Cela signifie qu’elle ne
s’appartient pas. Elle ne réalise pas
son œuvre à elle, mais celle de Dieu.
Elle est liée à la volonté de Dieu. Les
sacrements sont, à proprement
parler, l’ossature de sa vie. Quant au
sommet des sacrements, c’est
l’Eucharistie, dans laquelle la
présence corporelle de Jésus-Christ
nous touche de la manière la plus
immédiate. C’est pourquoi, pour
notre bienheureux, l’appartenance à
l’Église voulait dire avant tout : vivre
de l’Eucharistie. Il a aimé et
proclamé l’Eucharistie dans toutes
ses dimensions : adoration du
Seigneur sacramentellement présent
parmi nous ; don dans lequel Il
continue de s’offrir à nous ; comme
offrande, conformément à cette
parole : « Tu n’as pas voulu
d’oblations mais tu m’as façonné un
corps. (He 10, 5 ; cf. Ps 40, 6-8) ». Le



Christ peut s’offrir à nous comme
don parce qu’Il a fait l’offrande de
Lui-même ; Il se donne en holocauste
parce qu’Il a réalisé l’exode de
l’amour. Nous ne serons configurés à
l’image du Fils que si nous entrons
dans cet exode de l’Amour, si nous
devenons offrande. Il n’y a pas
d’Amour si on ne passe pas par la
Passion qui nous transforme et qui
nous ouvre.

Lorsque Josémaria Escriva tomba
gravement malade à l’âge de deux
ans et que les médecins l’eurent
donné pour perdu, sa mère décida de
le consacrer à Marie. Elle emprunta
des chemins impraticables et mena
son enfant au sanctuaire marial de
Torreciudad pour l’offrir à la Mère
du Sauveur afin qu’elle devienne sa
mère. Josémaria Escriva s’est su
toute sa vie sous le manteau de
Notre-Dame, qui fut une mère pour
lui.



Dans son bureau il y avait, en face de
la porte, un tableau de Notre-Dame-
de-Guadalupe. Son premier regard
était pour cette représentation
chaque fois qu’il entrait dans son
bureau. Son dernier regard fut aussi
pour elle. Avant son décès, il put tout
juste pénétrer dans son bureau et
tourner les yeux vers l’image de sa
mère, avant que la mort ne le
terrasse.

Alors qu’il se mourait, les cloches se
mirent à sonner l’Angélus,
annonçant le fiat de Marie et la grâce
de l’Incarnation du Fils notre
Sauveur. C’est sous ce signe, qui est à
l’origine de sa vie, et dont il a
toujours reçu l’orientation, qu’il est
allé au ciel. Nous voulons remercier
le Seigneur pour ce témoin de la foi
de notre époque, pour cet infatigable
héraut de sa volonté et nous allons
prier : « Seigneur, fais que moi aussi,
je voie ! Fais que moi aussi je



connaisse et accomplisse ta volonté.
» Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/cardinal-joseph-
ratzinger-rome-19-5-1992/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/cardinal-joseph-ratzinger-rome-19-5-1992/
https://opusdei.org/fr/article/cardinal-joseph-ratzinger-rome-19-5-1992/
https://opusdei.org/fr/article/cardinal-joseph-ratzinger-rome-19-5-1992/

	Cardinal Joseph Ratzinger. Rome, 19-5-1992

