
opusdei.org

Benoît XVI
commente la
Résurrection du
Seigneur

Au fur et à mesure de leurs
publications, nous vous
proposons les textes prononcés
par Benoît XVI autour de la
Résurrection du Seigneur.

09/04/2007

MESSAGE URBI ET ORBI DU PAPE
BENOÎT XVI PÂQUES 2007 Frères et
Sœurs du monde entier,



Hommes et Femmes de bonne
volonté!

Le Christ est ressuscité! Paix à vous!
Aujourd’hui nous célébrons le grand
mystère, le fondement de la foi et de
l’espérance chrétiennes : Jésus de
Nazareth, le Crucifié, est ressuscité
d’entre les morts le troisième jour,
conformément aux Écritures. C’est
avec une émotion renouvelée que
nous réentendons aujourd’hui
l’annonce qui, à l’aube du premier
jour après le sabbat, a été adressée
par l’ange à Marie-Madeleine et aux
femmes accourues au tombeau:
«Pourquoi cherchez-vous le Vivant
parmi les morts? Il n’est pas ici, il est
ressuscité!» (Lc 24,5-6).

Il n’est pas difficile d’imaginer quels
furent, à ce moment-là, les
sentiments qui habitaient ces
femmes: des sentiments de tristesse
et d’effroi en raison de la mort de
leur Seigneur, des sentiments



d’incrédulité et d’étonnement devant
un fait trop surprenant pour être
vrai. Cependant, le tombeau était
ouvert et vide: de corps, il n’y en
avait plus. Avertis par les femmes,
Pierre et Jean accoururent au
tombeau et vérifièrent que les
femmes avaient dit vrai. La foi des
Apôtres en Jésus, le Messie attendu,
avait été mise à très rude épreuve
par le scandale de la croix. Au cours
de son arrestation, de sa
condamnation et de sa mort, ils
s’étaient dispersés, et maintenant ils
se retrouvaient ensemble, perplexes
et désorientés. Mais le Ressuscité Lui-
même vint à la rencontre de leur soif
incrédule de certitudes. Cette
rencontre ne fut ni un songe, ni une
illusion, ni une imagination
subjective; ce fut une expérience
véritable, même si elle était
inattendue et, à ce titre,
particulièrement touchante. «Jésus
vint, et il était là au milieu d’eux. Il



leur dit : ‘La paix soit avec vous!’»(Jn
20,19).

À ces paroles, la foi, presque éteinte
dans leurs cœurs, se ralluma. Les
Apôtres déclarèrent à Thomas,
absent lors de cette première et
extraordinaire rencontre : Oui, le
Seigneur a accompli ce qu’il avait
annoncé auparavant; il est vraiment
ressuscité, et nous l’avons vu et
touché! Thomas demeura cependant
dubitatif et perplexe. Quand il vint
au Cénacle une seconde fois, huit
jours plus tard, Jésus lui dit : «Avance
ton doigt ici, et vois mes mains;
avance ta main, et mets-là dans mon
côté : cesse d’être incrédule, sois
croyant». La réponse de l’Apôtre est
une émouvante profession de foi :
«Mon Seigneur et mon Dieu!» (Jn
20,27-28).

«Mon Seigneur et mon Dieu!»
Renouvelons, nous aussi, la
profession de foi de Thomas. Cette



année, comme vœux de Pâques, j’ai
voulu justement choisir ses paroles,
parce que l’humanité présente attend
des chrétiens un témoignage
renouvelé de la résurrection du
Christ; elle a besoin de le rencontrer
et de pouvoir le connaître comme
vrai Dieu et vrai Homme. Si, chez cet
Apôtre, nous pouvons rencontrer les
doutes et les incertitudes de
nombreux chrétiens d’aujourd’hui,
les peurs et les désillusions d’un
grand nombre de nos contemporains,
avec lui, nous pouvons aussi
redécouvrir, avec une conviction
renouvelée, la foi au Christ mort et
ressuscité pour nous. Cette foi,
transmise au cours des siècles par les
successeurs des Apôtres, demeure,
parce que le Seigneur ressuscité ne
meurt plus. Il vit dans l’Église et il la
guide résolument vers
l’accomplissement de son dessein
éternel de salut.



Chacun de nous peut être tenté par
l’incrédulité de Thomas. La
souffrance, le mal, les injustices, la
mort, spécialement quand ils
frappent les innocents – comme, par
exemple, les enfants victimes de la
guerre et du terrorisme, de la
maladie et de la faim –, ne mettent-ils
pas à dure épreuve notre foi?
Pourtant, paradoxalement, dans ces
cas, l’incrédulité de Thomas nous est
utile et précieuse, car elle nous aide à
purifier toute fausse conception de
Dieu et elle nous conduit à découvrir
son visage authentique : le visage
d’un Dieu qui, dans le Christ, s’est
chargé des plaies de l’humanité
blessée. Thomas a reçu du Seigneur
le don d’une foi éprouvée par la
passion et la mort de Jésus, et
confirmée par sa rencontre avec Lui,
le Ressuscité, et il a transmis ce don à
l’Église. Une foi qui était presque
morte et qui est née à nouveau grâce
au contact avec les plaies du Christ,
avec les blessures que le Ressuscité



n’a pas cachées, mais qu’il a
montrées et qu’il continue de nous
montrer à travers les peines et les
souffrances de tout être humain.

«C’est par ses blessures que vous
avez été guéris» (1 P 2,24), telle est
l’annonce que Pierre adresse aux
premiers convertis. Ces plaies, qui
pour Thomas furent d’abord un
obstacle à la foi, parce que signes de
l’apparent échec de Jésus; ces mêmes
plaies sont devenues, dans la
rencontre avec le Ressuscité, des
preuves d’un amour victorieux. Ces
plaies, que le Christ a reçues par
amour pour nous, nous aident à
comprendre qui est Dieu et à répéter
nous aussi: «Mon Seigneur et mon
Dieu». Seul un Dieu qui nous aime au
point de prendre sur lui nos
blessures et notre souffrance, surtout
la souffrance de l’innocent, est digne
de foi.



Que de blessures, que de souffrances
dans le monde! Il ne manque pas de
calamités naturelles ni de tragédies
humaines qui provoquent
d’innombrables victimes et des
dommages matériels considérables.
Je pense à ce qui est advenu
récemment à Madagascar, aux Îles
Salomon, en Amérique Latine et dans
d’autres régions du monde. Je pense
au fléau de la faim, aux maladies
incurables, au terrorisme et aux
séquestrations de personnes, aux
mille visages de la violence – parfois
justifiée au nom de la religion – au
mépris de la vie et à la violation des
droits humains, à l’exploitation de
l’être humain. J’observe avec
appréhension les conditions dans
lesquelles se trouvent de nombreuses
régions de l’Afrique: au Darfour et
dans les pays voisins perdure une
situation humanitaire catastrophique
et malheureusement sous-évaluée; à
Kinshasa, en République
Démocratique du Congo, les



affrontements et les pillages des
dernières semaines font craindre
pour l’avenir du processus
démocratique congolais et pour la
reconstruction du pays; en Somalie,
la reprise des combats éloigne la
perspective de la paix et accroît la
crise régionale, spécialement en ce
qui concerne les déplacements de
population et le trafic d’armes; une
grave crise secoue le Zimbabwe, face
à laquelle les évêques du pays, dans
un document récent, ont indiqué que
la prière et le souci partagé du bien
commun étaient l’unique voie de
dépassement.

La population du Timor oriental, qui
s’apprête à vivre d’importantes
échéances électorales, a besoin de
paix et de réconciliation; ont aussi
besoin de paix le Sri Lanka, où seule
une solution négociée mettra fin au
conflit dramatique qui l’ensanglante,
et l’Afghanistan, marqué par une
tension et une instabilité croissantes.



Au Moyen-Orient, à côté des signes
d’espérance dans le dialogue entre
Israël et l’Autorité palestinienne, rien
de positif ne vient de l’Iraq,
ensanglanté par des massacres
continuels, tandis que les
populations civiles s’enfuient; au
Liban, la fragilisation des institutions
politiques menace le rôle que le pays
est appelé à jouer au Moyen-Orient et
hypothèque gravement l’avenir.
Enfin, je ne peux pas oublier les
difficultés que les communautés
chrétiennes affrontent
quotidiennement et l’exode qui
s’ensuit dans la Terre bénie qui est le
berceau de notre foi. À ces
populations, je renouvelle avec
affection l’expression de ma
proximité spirituelle.

Chers Frères et Sœurs, à travers les
plaies du Christ ressuscité, c’est avec
des yeux d’espérance que nous
pouvons voir les maux qui affligent
l’humanité. En effet, en ressuscitant,



le Seigneur n’a pas enlevé la
souffrance et le mal du monde, mais
il les a vaincus à la racine avec la
surabondance de sa Grâce. Au
pouvoir immense du Mal, il a opposé
la toute-puissance de son Amour.
Comme chemin vers la paix et vers la
joie, il nous a laissé l’Amour qui ne
craint pas la Mort. « Comme je vous
ai aimés – a-t-il dit aux Apôtres avant
de mourir – vous aussi aimez-vous
les uns les autres» (Jn 13,34).

Frères et Sœurs dans la foi, vous qui
m’écoutez dans toutes les parties du
monde! Le Christ ressuscité est
vivant parmi nous, c’est Lui
l’espérance d’un avenir meilleur.
Alors qu’avec Thomas, nous disons:
«Mon Seigneur et mon Dieu!»,
résonne dans notre cœur la parole 
Seigneur, qui est douce mais qui
requiert un engagement: «Si
quelqu’un veut me servir, qu’il me
suive; et là où je suis, là aussi sera
mon serviteur. Si quelqu’un me sert,



mon Père l’honorera» (Jn 12,26). Et
nous aussi, unis à Lui, disposés à
dépenser notre vie pour nos frères
(cf. 1 Jn 3,16), nous devenons apôtres
de la paix, messagers d’une joie qui
ne craint pas la souffrance, la joie de
la Résurrection. Que Marie, Mère du
Christ ressuscité, nous obtienne ce
don pascal. Bonne Pâques à tous!

VEILLÉE PASCALE

HOMÉLIE DU PAPE BENOÎT XVI
Basilique Vaticane

Samedi Saint, 7 avril 2006

Chers Frères et Sœurs,

Depuis les temps les plus anciens, la
liturgie du jour de Pâques commence
par ces mots : Resurrexi et adhuc
tecum sum – Je suis ressuscité et je
me retrouve avec toi. Ta main s’est
posée sur moi. La liturgie voit ici les
premières paroles du Fils adressées
au Père après la résurrection, après



son retour de la nuit de la mort dans
le monde des vivants. La main du
Père l’a soutenu aussi en cette nuit, et
ainsi il a pu se relever, ressusciter.

Cette parole vient du psaume 138,
dans lequel elle a d’abord un autre
sens. Ce psaume est un chant
d’émerveillement devant la toute-
puissance et l’omni-présence de Dieu,
un chant de confiance en Dieu, qui
ne nous laisse jamais tomber de ses
mains. Et ses mains sont de bonnes
mains. L’orant imagine un voyage à
travers toutes les dimensions de
l’univers – que lui arrivera-t-il ? «Je
gravis les cieux : tu es là; je descends
chez les morts : te voici. Je prends les
ailes de l’aurore et me pose au-delà
des mers : même là, ta main me
conduit, ta main droite me saisit.
J’avais dit : ‘Les ténèbres
m’écrasent !’ Mais la nuit devient
lumière autour de moi. Même les
ténèbres pour toi ne sont pas



ténèbres, et la nuit comme le jour est
lumière !» (Ps 138 [139], 8-12).

Le jour de Pâques, l’Église nous dit :
Jésus Christ a accompli pour nous ce
voyage à travers les dimensions de
l’univers. Dans la Lettre aux
Éphésiens nous lisons qu’il est
descendu jusqu’en bas sur la terre et
que Celuiqui est descendu est le
même que Celui qui est aussi monté
au plus haut des cieux pour combler
tout l’univers (cf. 4, 9-10). Ainsi la
vision du psaume est devenue
réalité. Dans l’obscurité
impénétrable de la mort, il est entré
comme la lumière – la nuit devint
lumière comme le jour, et les
ténèbres devinrent lumière. C’est
pourquoi l’Église peut justement
considérer ces paroles d’action de
grâce et de confiance comme les
paroles du Ressuscité adressées au
Père : «Oui, j’ai accompli le voyage
jusqu’aux profondeurs extrêmes de
la terre, dans l’abîme de la mort, et



j’ai apporté la lumière; et maintenant
je suis ressuscité et je suis pour
toujours saisi par tes mains». Mais
cette parole du Ressuscité au Père est
devenue aussi une parole que le
Seigneur nous adresse : «Je suis
ressuscité et maintenant je suis pour
toujours avec toi», dit-il à chacun
d’entre nous. Ma main te soutient.
Où que tu puisses tomber, tu
tomberas dans mes mains. Je suis
présent jusqu’aux portes de la mort.
Là où personne ne peut plus
t’accompagner et où tu ne peux rien
emporter, là je t’attends et je change
pour toi les ténèbres en lumière.

Cette parole du psaume, lue comme
l’échange du Ressuscité avec nous,
est en même temps une explication
de ce qui advient dans le Baptême.
Le Baptême, en effet, est plus qu’un
bain, plus qu’une purification. Il est
plus que l’entrée dans une
communauté. Il est une nouvelle
naissance. Un nouveau



commencement de la vie. Le passage
de la Lettre aux Romains, que nous
venons d’entendre, dit avec des
paroles mystérieuses que, dans le
Baptême, nous avons été unis dans
une mort semblable à celle du Christ.
Dans le Baptême nous nous donnons
au Christ – Il nous assume en lui, afin
que nous ne vivions plus pour nous-
mêmes, mais grâce à lui, avec lui et
en lui; afin que nous vivions avec lui
et ainsi pour les autres. Dans le
Baptême, nous renonçons à nous-
mêmes, nous déposons notre vie
entre ses mains, disant avec saint
Paul : «Je vis, mais ce n’est plus moi,
c’est le Christ qui vit en moi». Si nous
nous donnons de cette manière,
acceptant une sorte de mort de notre
moi, alors cela signifie aussi que la
frontière entre la mort et la vie est
devenue perméable. En deçà comme
au-delà de la mort, nous sommes
avec le Christ, et c’est pourquoi, à
partir de ce moment-là, la mort n’est
plus une vraie limite. Paul nous le dit



d’une manière très claire dans sa 
Lettre aux Philippiens : «En effet,
pour moi, vivre c’est le Christ, et
mourir est un avantage. Mais si, en
vivant en ce monde, j’arrive à faire
un travail utile, je ne sais plus
comment choisir. Je me sens pris
entre les deux : je voudrais bien
partir pour être avec le Christ, car
c’est bien cela le meilleur; mais, à
cause de vous, demeurer en ce
monde est encore plus
nécessaire» (cf. 1, 21-24). De part et
d’autre de la frontière de la mort, il
est avec le Christ, il n’y a plus de
vraie différence. Oui, c’est vrai : «Tu
me devances et me poursuis, tu
m’enserres, tu as mis la main sur
moi». Aux Romains, Paul écrit :
«Aucun ... ne vit pour soi-même, et
aucun ne meurt pour soi-même : si
nous vivons, nous vivons pour le
Seigneur, si nous mourons, nous
mourons pour le Seigneur» (14, 7-8).



Chers Frères qui allez être baptisés,
voilà la nouveauté du Baptême :
notre vie appartient au Christ, elle
n’est plus à nous. Et c’est pourquoi
nous ne sommes plus seuls même
dans la mort, mais nous sommes
avec lui qui est toujours vivant. Dans
le Baptême, unis au Christ, nous
avons déjà accompli le voyage
cosmique jusqu’aux profondeurs de
la mort. Accompagnés par lui, et
même accueillis par lui dans son
amour, nous sommes libérés de la
peur. Il nous enveloppe et il nous
porte, où que nous allions, lui qui est
la Vie même.

Retournons encore à la nuit du
Samedi saint. Dans le Credo, nous
proclamons, à propos du chemin du
Christ : «Il est descendu aux enfers».
Qu’est-il arrivé alors ? Puisque nous
ne connaissons pas le monde de la
mort, nous ne pouvons nous
représenter ce processus de victoire
sur la mort qu’à travers des images



qui restent toujours peu adaptées.
Avec toute leur insuffisance, elles
nous aident cependant à comprendre
quelque chose du mystère. La
liturgie applique à la descente de
Jésus dans la nuit de la mort la
parole du psaume 23 [24]: «Portes,
levez vos frontons, élevez-vous,
portes éternelles!» La porte de la
mort est fermée, personne ne peut
entrer par là. Il n’y a pas de clé pour
cette porte de fer. Pourtant, le Christ
en a la clé. Sa Croix ouvre toutes
grandes les portes de la mort, les
portes inviolables. Maintenant, elles
ne sont plus infranchissables. Sa
Croix, la radicalité de son amour, est
la clé qui ouvre cette porte. L’amour
de Celui qui, étant Dieu, s’est fait
homme pour pouvoir mourir, cet
amour-là a la force d’ouvrir la porte.
Cet amour est plus fort que la mort.
Les icônes pascales de l’Église
d’Orient montrent comment le Christ
entre dans le monde des morts. Son
vêtement est lumière, parce que Dieu



est lumière. «Même les ténèbres pour
toi ne sont pas ténèbres, et la nuit
comme le jour est lumière» (cf.Ps 138
[139], 12). Jésus, qui entre dans le
monde des morts, porte les
stigmates : ses blessures, ses
souffrances sont devenues puissance,
elles sont amour qui vainc la mort.
Jésus rencontre Adam et tous les
hommes qui attendent dans la nuit
de la mort. À leur vue, on croit même
entendre la prière de Jonas : «Du
ventre des enfers, j’appelle : tu
écoutes ma voix» (Jon 2, 3). Dans
l’incarnation, le Fils de Dieu s’est fait
un avec l’être humain, avec Adam.
Mais c’est seulement au moment où il
accomplit l’acte extrême de l’amour
en descendant dans la nuit de la
mort qu’il porte à son
accomplissement le chemin de
l’incarnation. Par sa mort, il prend
par la main Adam, tous les hommes
en attente, et il les conduit à la
lumière.



On peut toutefois demander : mais
que signifie donc cette image ?
Quelle nouveauté est réellement
advenue avec le Christ ? L’âme de
l’homme est par elle-même
immortelle depuis la création –
qu’est-ce le Christ a donc apporté de
nouveau ? Oui, l’âme est immortelle,
parce que l’homme demeure de
manière singulière dans la mémoire
et dans l’amour de Dieu, même après
sa chute. Mais sa force ne lui suffit
pas pour s’élever vers Dieu. Nous
n’avons pas d’ailes qui pourraient
nous porter jusqu’à une telle
hauteur. Et pourtant rien d’autre ne
peut combler l’homme éternellement
si ce n’est être avec Dieu. Une
éternité sans cette union avec Dieu
serait une condamnation. L’homme
ne réussit pas à atteindre les
hauteurs, mais il aspire à monter :
«Du ventre des enfers, j’appelle ...»
Seul le Christ ressuscité peut nous
mener jusqu’à l’union avec Dieu,
jusqu’à ce point où, par nos forces,



nous ne pouvons parvenir. Lui prend
vraiment la brebis perdue sur ses
épaules et il la ramène à la maison.
Nous vivons accrochés à son Corps,
et, en communion avec son Corps,
nous allons jusqu’au cœur de Dieu.
Ainsi seulement la mort est vaincue,
nous sommes libres et notre vie est
espérance.

Telle est la joie de la Vigile pascale :
nous sommes libres. Par la
résurrection de Jésus, l’amour s’est
manifesté plus fort que la mort, plus
fort que le mal. L’amour l’a fait
descendre et il est en même temps la
force par laquelle il est monté; la
force par laquelle il nous porte avec
lui. Unis à son amour, portés sur les
ailes de son amour, comme des
personnes qui aiment, nous
descendons avec lui dans les
ténèbres du monde, en sachant que
nous montons aussi avec lui. Prions
donc en cette nuit : Seigneur, montre
aujourd’hui encore que l’amour est



plus fort que la haine; qu’il est plus
fort que la mort. Descends aussi dans
les nuits et dans les enfers de notre
temps et prends par la main ceux qui
attendent. Conduis-les à la lumière !
Sois aussi avec moi dans mes nuits
obscures et conduis-moi au-dehors !
Aide-moi, aide-nous à descendre avec
toi dans l’obscurité de ceux qui sont
dans l’attente, qui crient des
profondeurs vers toi ! Aide-nous à les
conduire à ta lumière ! Aide-nous à
parvenir au «oui» de l’amour, qui
nous fait descendre et qui,
précisément ainsi, nous fait monter
également avec toi ! Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/benoit-xvi-

commente-la-resurrection-du-seigneur/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/benoit-xvi-commente-la-resurrection-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr/article/benoit-xvi-commente-la-resurrection-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr/article/benoit-xvi-commente-la-resurrection-du-seigneur/

	Benoît XVI commente la Résurrection du Seigneur

