
opusdei.org

Atteindre tous les
aspects de la
personne humaine -
le rôle du cœur (II)

Les actes volontaires
contribuent à créer une
connaturalité affective avec le
bien vers lequel tend la volonté.
Pour y parvenir, il est
fondamental de vouloir le vrai
bien et de compter sur le temps.
De cette manière, la réalité est
pleinement vécue, ce qui nous
permet de découvrir l’immense
panorama du monde intérieur.



10/09/2018

Revêtez-vous du Seigneur Jésus
Christ (Rm 13, 14). Réaliser cette
aspiration de saint Paul, c’est
beaucoup plus qu’enfiler un
costume. Elle implique une
conversion du cœur, une
transformation de la personne en
réponse à l’action de la grâce, et
suppose l’abandon des œuvres des
ténèbres pour revêtir les armes de
lumière (cf. Rm 13, 12) : une
formation profonde et intégrale.

Dans l’éditorial précédent nous
avons considéré que, pour atteindre
tous les aspects d’une personne, il
faut que la formation touche non
seulement l’intelligence et la volonté
mais aussi le cœur[1]. Nous avons
également vu que la formation du
cœur, apprendre à jouir du bien,
requiert l’intervention de la volonté



et, par conséquent, de l’intelligence.
Or, la volonté ne contrôle
qu’indirectement les sentiments, par
un contrôle politique. Elle peut
déclencher une émotion, par
exemple.

Or, il existe un autre genre
d’influence à plus long terme, qui se
produit même sans que l’individu en
soit conscient et qui présente
davantage d’intérêt pour notre
réflexion, à savoir : les effets des
actes volontaires ne sont pas
uniquement extérieurs à nous mais
peuvent rester à l’intérieur de nous :
ils contribuent à créer une
connaturalité affective avec le bien
vers lequel tend la volonté. En
expliquer le mécanisme dépasse la
finalité de ces articles mais, en tout
état de cause, nous voudrions en
souligner deux points.

Vouloir le bien



Le premier point à souligner est que
le bien vers lequel tend la volonté et
avec lequel elle crée une
connaturalité peut être très différent
de celui que nous percevons de
l’extérieur. Ainsi, deux personnes
réalisant la même tâche peuvent
être, en réalité, en train de faire deux
choses tout à fait différentes : l’une
essaie simplement de ne pas faire
mauvaise figure devant celui qui lui
a confié la tâche alors que l’autre
cherche à servir. Cette dernière
forme la vertu, à la différence de la
première, puisque le bien qu’elle
poursuit et auquel elle se configure
ne consiste qu’à éviter de faire
mauvaise figure devant l’autorité.
Certes, cette attitude peut
représenter un premier pas, si elle
avait jusqu’alors refusé de le faire.
Cependant, aussi longtemps que ce
premier pas ne sera pas suivi
d’autres, cette attitude ne formera
pas la vertu, même si elle pose cet
acte de multiples fois. D’où l’énorme



importance de rectifier et de purifier
sans cesse l’intention afin de viser
progressivement des objectifs qui en
valent la peine et de s’y configurer
affectivement.

Nous avons tous fait l’expérience,
nous-mêmes ou quelqu’un de notre
entourage, que si nous nous limitons
au simple respect de certaines règles,
celles-ci finissent par devenir
pesantes. L’exemple de l’aîné de la
parabole nous met en garde contre
ce danger (cf. Lc 15, 29-30). En
revanche, la poursuite sincère du
bien que ces règles cherchent à
promouvoir nous réjouit et nous
soulage. En fin de compte, nous
pourrions dire que ce qui nous
forme, ce n’est pas de faire mais de 
vouloir faire : l’important n’est donc
pas ce que je fais mais l’objectif que
je vise en le faisant[2]. Dès lors, la
liberté est décisive : il ne suffit pas de
faire quelque chose, encore faut-il
vouloir le faire, et le faire parce que



nous en avons envie — la raison la
plus surnaturelle qui soit [3].
Seulement ainsi, nous formons la
vertu, c’est-à-dire nous apprenons à
jouir du bien. Un simple
accomplissement, se traduisant par
un j’accomplis et je mens[4], ne
développe pas la liberté, pas plus que
l’amour ou la joie. En revanche,
comprendre pourquoi cette tâche est
grandiose et en vaut la peine et se
laisser guider par ces raisons dans
l’action, voilà qui apporte la liberté,
l’amour et la joie.

Une formation de longue portée

Le second point à considérer est que
le processus pour établir une
connaturalité affective avec le bien
est d’ordinaire lent. Si la vertu ne
consistait que dans la capacité de
surmonter les résistances affectives
pour faire le bien, nous pourrions
l’acquérir dans des délais beaucoup
plus courts. Or, nous savons que la



vertu n’est pas formée tant que le
bien n’aura pas un reflet positif sur
l’affectivité[5]. D’où la nécessité
d’être patient dans la lutte, car
l’obtention de certains objectifs qui
en valent la peine peut demander
beaucoup de temps, voire des
années. Dès lors, la résistance à poser
l’acte bon que nous expérimentons
pendant cette période ne doit pas
être interprétée comme un échec ou
comme un signe que notre lutte n’est
pas sincère ou suffisamment résolue.
Il s’agit d’un chemin progressif, sur
lequel chaque pas est d’ordinaire
petit, sans qu’il soit facile de mesurer
le progrès qu’il représente. Ce n’est
qu’au bout d’un certain temps, en
regardant en arrière, que nous
apprendrons que le chemin déjà
parcouru est plus substantiel qu’il
n’y paraissait.

Par exemple, nous éprouvons des
mouvements de colère et nous
voudrions les surmonter. Nous



ferons d’abord l’effort d’en réprimer
les manifestations extérieures. Dans
un premier temps, il pourra nous
sembler que nous n’obtenons aucun
résultat, mais si nous persévérons,
les occasions où nous serons
vainqueurs, peu nombreuses au
départ, deviendront de plus en plus
fréquentes et, au bout d’un temps
plus ou moins long, nous y
arriverons de manière habituelle.
Néanmoins, cela ne suffit pas
puisque notre but n’était pas de
réprimer les manifestations
extérieures de la colère mais,
surtout, de modeler nos réactions
intérieures, d’être plus doux et
paisibles, de telle sorte que les
réactions sereines deviennent notre
manière habituelle d’être. Par
conséquent, la lutte sera beaucoup
plus longue, mais qui oserait nier
qu’elle est aussi plus belle, plus
libératrice et enthousiasmante ? Car
elle vise la paix intérieure dans la
recherche de la volonté Dieu et dans



sa mise en pratique et non pas la
simple soumission par la violence de
nos sentiments.

Le pape François, en expliquant que 
le temps est plus important que
l’espace [6] indique que « donner la
priorité au temps c’est s’occuper
d’initier des processus plutôt que de
posséder des espaces »[7]. Dans la vie
intérieure, il vaut la peine de mettre
en route des processus réalistes et
généreux. Ensuite, il faut savoir
attendre que les fruits arrivent. « Ce
principe permet de travailler à long
terme, sans être obsédé par les
résultats immédiats. Il aide à
supporter avec patience les
situations difficiles et adverses, ou
les changements des plans qu’impose
le dynamisme de la réalité. Il est une
invitation à assumer la tension entre
plénitude et limite »[8]. Nous avons,
en effet, tout intérêt à éviter que la
conscience de nos limites ne paralyse
notre aspiration à la plénitude que



Dieu nous offre. De même que nous
avons intérêt à ce que cette noble
ambition n’oublie pas naïvement que
nous sommes des êtres limités.

Viser haut dans la formation, se
proposer non seulement de poser de
bonnes actions mais d’être bon soi-
même, d’avoir un bon cœur, voilà
qui nous permettra de distinguer
l’acte vraiment vertueux de celui qui
est simplement conforme à une
vertu. Certes, ce dernier n’en serait
pas moins l’acte d’une vertu et
contribuerait à la former pas à pas,
mais comme il ne procède pas encore
d’un habitus déjà mûr, il requiert
souvent l’effort de surmonter une
affectivité qui tend dans le sens
contraire. En revanche, l’acte
vertueux sera celui qui produit la
jouissance dans la réalisation de ce
bien, y compris s’il demande un
effort. Tel est notre objectif.



Une formation intégrale qui parvient
à modeler l’affectivité est forcément
lente. Celui qui veut se former ainsi
ne tombe pas dans la naïveté de
prétendre soumettre ses sentiments à
sa volonté, en foulant aux pieds ceux
qu’il n’aime pas ou en essayant de
déclencher ceux qu’il souhaiterait
avoir. Il comprend que sa lutte doit
se concentrer plutôt sur les décisions
libres qui lui permettront, en
essayant d’accomplir la volonté de
Dieu, de donner une réponse à ces
sentiments et de les accueillir ou de
les repousser en fonction des
attitudes qu’ils comportent. Car telles
sont les décisions qui, indirectement
et à long terme, finiront par modeler
l’intériorité où ces sentiments
naissent.

Un monde à l’intérieur de nous

Au fur et à mesure que la vertu se
forme, non seulement nous réalisons
l’acte bon avec plus de naturel et de



jouissance, mais nous avons aussi
plus de facilité pour en identifier la
nature. « En effet, “pour pouvoir
discerner la volonté de Dieu, ce qui
est bon, ce qui lui plaît, ce qui est
parfait” (Rm 12, 2), la connaissance
de la Loi de Dieu est certes
généralement nécessaire, mais elle
n’est pas suffisante : il est
indispensable qu’il existe une sorte
de “connaturalité” entre l’homme et
le bien véritable (cf. St Thomas
d’Aquin, S. Th., II-II, q. 45 a.2). Une
telle connaturalité s’enracine et se
développe dans les dispositions
vertueuses de l’homme lui-même. [9]
»

Cela est dû pour une bonne partie à
ce que l’affectivité est la première
voix que nous entendons à l’heure de
juger de l’opportunité d’un
comportement : avant que la raison
n’examine s’il est bon ou convenable
de réaliser quelque chose de plaisant,
nous en avons déjà expérimenté



l’attrait. La vertu, pour autant qu’elle
rend le bien attrayant sur le plan
affectif, réussit à ce que la voix de
l’affectivité comporte déjà un certain
jugement moral de l’acte en question,
donc en rapport avec le bien global
de la personne. Par exemple, même
si la possibilité de faire bonne figure
nous tente, la vertu fait apparaître
tout mensonge comme désagréable.

De façon implicite mais toutefois
claire, nous trouvons l’expression de
ces idées dans un point très court de 
Chemin : Pourquoi regarder au-
dehors, si tu portes « ton univers » en
toi ? [10] Saint Josémaria y met en
rapport un regard extérieur et le
monde intérieur. Ce rapport permet
de juger de la qualité de notre
regard, qui apparaîtra comme
convenable ou peu opportun en
fonction de la structure de notre
monde intérieur. Dans ce cas, il ne
sera pas nécessaire de réprimer un
regard inopportun car il apparaîtra



déjà comme inutile, parce que le
monde intérieur, notre monde, le
rejette. Saint Josémaria nous dit que
si nous avons une intériorité riche,
nous éviterons de facto ce qui nous
fait du mal. Qui plus est, cette
tentation ne constituera pas un vrai
danger pour nous, dans la mesure où
nous éprouvons à son égard une
sorte de répugnance. Nous la
percevons non seulement comme un
mal mais aussi, même
préalablement, comme quelque
chose de laid, de désagréable, de
mauvais ton et de déplacé… Il va
sans dire que nous pouvons en
ressentir l’attrait mais il nous sera
facile de la repousser, parce qu’un tel
choix risquerait de briser l’harmonie
et la beauté de notre monde
intérieur. En revanche, si nous ne
portons pas notre univers en nous,
éviter un tel regard exigera un effort
important.

Réalisme



Ce que nous avons dit montre que la
croissance dans les vertus nous rend
de plus en plus réalistes. Certains
pensent, plus ou moins
explicitement, que le fait de vivre
selon la vertu suppose de fermer les
yeux à la réalité, même si c’est pour
un motif très élevé et parce que par
ce comportement, qui implique de se
fermer en partie à notre monde,
nous espérons une récompense dans
l’autre. Il n’en est rien, car le fait de
vivre comme le Christ et d’imiter ses
vertus nous ouvre sur la réalité et
empêche notre affectivité de nous
abuser au moment où nous la
jugeons, cherchant à répondre
adéquatement à ses sollicitations.

La pauvreté, par exemple, ne
suppose pas de renoncer à apprécier
la valeur des biens matériels, pour
gagner ainsi la vie éternelle. Qui plus
est, seul celui qui vit détaché des
biens matériels peut les apprécier à
leur juste valeur, sans estimer qu’ils



sont mauvais ni leur accorder plus
d’importance qu’ils n’en ont. En
revanche, celui qui ne s’efforce pas
de vivre de cette façon finira par leur
accorder plus de prix qu’ils ne
possèdent, ce qui aura un impact sur
ses décisions. Il sera peu réaliste,
même si aux yeux des autres il peut
apparaître comme un authentique
homme du monde, sachant évoluer
dans certains milieux. La personne
sobre sait jouir d’un bon repas, celle
qui ne l’est pas attache à ce plaisir
une importance dont il est
objectivement dépourvu. Comme
Jésus l’a dit à Nicodème : Celui qui
fait la vérité vient à la lumière (Jn 3,
21).

Un cercle vertueux

En définitive, orienter notre
affectivité en développant les vertus,
c’est clarifier notre regard, enlever
de nos lunettes les taches qu’ont
laissées le péché originel et nos



péchés personnels et qui nous
empêchent de voir le monde tel qu’il
est réellement. « Disons le
simplement : l’irrédemption du
monde consiste précisément dans
l’illisibilité de la création, dans la
méconnaissance de la vérité ; une
situation qui conduit nécessairement
à la domination du pragmatisme et
fait par là-même du pouvoir du plus
fort le dieu de ce monde »[11].

Une affectivité ordonnée aide la
raison à lire la création, à reconnaître
la vérité, à identifier ce qui nous
convient vraiment. Ce jugement
correct de la raison facilite la
décision volontaire. L’acte bon qui la
suit contribue à faire du bien
recherché quelque chose de
connaturel et, par voie de
conséquence, à ordonner
l’affectivité. C’est un authentique
cercle vertueux qui conduit à se
sentir progressivement libre, maître
de ses actes et rend apte à se donner



totalement au Seigneur, car seul celui
qui se possède peut se donner.

La formation n’est intégrale que si
elle atteint tous les niveaux.
Autrement dit, il n’y a de vraie
formation que si les différentes
facultés intervenant dans l’agir
humain, la raison, la volonté et
l’affectivité, sont intégrées : elles ne
se combattent pas mais collaborent
entre elles. Si nous n’arrivons pas à
modeler notre affectivité, c’est-à-dire
si les vertus n’étaient prises que
comme une force d’appoint de la
volonté, la rendant capable de faire
abstraction du niveau affectif, les
normes morales et l’effort nécessaire
pour les accomplir seraient
répressifs, et nous ne pourrions pas
parvenir à une authentique unité de
vie, pour autant que nous
expérimentons au-dedans de nous
des forces qui, tirant à hue et à dia,
engendrent l’instabilité. Une
instabilité que nous connaissons



bien, car elle est notre point de
départ, si bien que nous devons la
surmonter petit à petit, au fur et à
mesure que nous conduisons
progressivement toutes ces forces
vers l’harmonie, jusqu’à arriver au
moment où la raison la plus
surnaturelle, parce que j’en ai envie,
en vient à signifier « parce que cela
me plaît et m’attire », étant conforme
à ma manière d’être et trouvant sa
place dans le monde intérieur que je
me suis forgé ; en définitive, parce
que j’ai appris à faire miens les
sentiments qui sont en Jésus-Christ.

Nous avançons ainsi vers le but, à la
fois très élevé et attrayant, que saint
Paul nous indique : Ayez entre vous
les mêmes sentiments qui sont dans
le Christ Jésus (Ph 2, 5). La vie du
Christ est notre vie, […] Le chrétien
doit, par conséquent, vivre selon la vie
du Christ, en faisant siens les
sentiments du Christ, de manière à
pouvoir s’écrier avec saint Paul, non



vivo ego, vivit vero in me Christus(Ga
2, 20), et si je vis, ce n’est plus moi,
mais le Christ qui vit en moi [12].
Puisque la fidélité consiste
précisément en cela, à vivre, aimer et
sentir comme le Christ, sans nous 
déguiser simplement en lui mais
plutôt parce que telle est notre
manière d’être, alors, en suivant la
volonté de Dieu et en étant fidèles,
nous sommes profondément libres,
pour autant que nous faisons ce qui
nous convient, ce qui nous plaît, ce
dont nous avons envie.
Profondément libres et
profondément fidèles. Profondément
fidèles et profondément heureux.

D'après Julio Diéguez

[1]. Cf. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 8.



[2]. Du point de vue moral, ce que je
fais est précisément ce que je
recherche en le faisant. Dans notre
article cependant, il n’est pas
nécessaire de nous attarder à
expliquer pourquoi il en est ainsi.

[3]. Quand le Christ passe, n° 17.

[4]. Cf. D. Álvaro, Lettre septembre
1975, dans Lettres de famille I, n° 8.
Littéralement, un jeu de mots en
espagnol : « cumplimiento » = «
cumplo » y « miento », j’accomplis et
je mens.

[5]. L’article précédent est censé nous
avoir précisé que cela ne signifie pas
que le bien n’exige aucun effort ou,
ce qui revient au même, que le mal
n’exerce plus aucun attrait sur nous.

[6]. Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
n° 222-225.

[7]. Ibid., n° 223. La police italique
appartient à l’original.



[8]. Ibid.

[9]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, 6 août 1993, n° 64.

[10]. Saint Josémaria, Chemin, n° 184.

[11]. Joseph Ratzinger – Benoît XVI, 
Jésus de Nazareth, Vol. II, 7, 3.

[12]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 103.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/atteindre-tous-les-
aspects-de-la-personne-humaine-le-role-

du-coeur-ii/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur-ii/
https://opusdei.org/fr/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur-ii/
https://opusdei.org/fr/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur-ii/
https://opusdei.org/fr/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur-ii/

	Atteindre tous les aspects de la personne humaine - le rôle du cœur (II)

