
opusdei.org

Ana Marta
González : "Insuffler
au travail un esprit
de service est une
actualisation du
message chrétien".

Ana Marta González est
professeur de philosophie et
coordinatrice de "Work, care
and development", une ligne de
la stratégie 2025 de l'université
de Navarre. Elle a récemment
publié un livre dans lequel elle
réfléchit à la crise du sens du
travail.



06/12/2023

Quel est l'objectif de votre livre
"Work, Meaning and
Development" ?

Nous traversons actuellement, dans
les sociétés occidentales, une crise du
sens du travail : nous avons
déconnecté la question du travail de
celle d'une vie pleine de sens. Dans
ce contexte, comme j'ai essayé de
l'indiquer dans le titre, l'objectif du
livre est de mettre en évidence la
relation entre le travail, le sens et le
développement.

Plus précisément, j'ai voulu montrer
qu'une relation directe peut être
établie entre le sens que nous
donnons au travail et la possibilité
d'un développement
authentiquement humain, c'est-à-
dire un développement qui ne se



réduit pas à une productivité accrue,
mais qui prend en compte l'intégrité
de la personne. Pour cela, il est
essentiel de dépasser une vision
purement instrumentale et
narcissique du travail.

Pourquoi est-il important de
donner un sens au travail, et
quelles sont les conséquences de
ne pas le faire ou de ne pas
l'avoir ?

Si nous faisons des choses pour
lesquelles nous ne trouvons pas de
sens, nous vivons aliénés. Or, la vie
humaine comporte toujours une
forme de travail ou une autre. Si
nous voulons que toute notre vie ait
un sens, il est important que le
travail, auquel nous consacrons une
bonne partie de notre vie, ait
également un sens.

Comment la technologie a-t-elle
influencé non seulement le



développement, mais aussi le sens
même du travail ?

Mon livre ne porte pas sur la
technologie, ni même sur la
philosophie de la technologie, mais
plutôt, sobrement, sur le travail
humain, qui est une réalité plus large
que le simple emploi. On parle
régulièrement de la technologie
comme d'un facteur bienveillant qui,
en nous épargnant le travail
nécessaire, peut nous conduire au
paradis, ou comme d'un facteur
maléfique qui détruit le travail
existant et nous projette dans une
nouvelle crise.

Il ne s'agit pas de plus ou moins de
technologie, mais de savoir comment
mettre la technologie au service des
objectifs humains. Ce n'est pas une
question de technologie, mais
d'éthique et de politique. L'absence
de politiques sociales fondées sur
l'éthique conduit à la technocratie. Il



s'agit donc de donner un sens à la
pratique du travail et à l'organisation
du travail.

De quoi dépend le sens du travail ?
Certains emplois ont-ils plus de
sens ou d'épanouissement que
d'autres ? Qu'est-ce qui est le plus
facile : donner du sens à des
emplois intellectuels ou manuels ?

Parler du sens du travail, c'est parler
des raisons que l'on a de travailler,
même quand c'est coûteux. Si l'on n'a
pas de raison de travailler au-delà de
son propre plaisir, son travail n'a pas
d'autre sens que sa propre
gratification. Si la seule raison de
travailler est d'obtenir de l'argent,
alors le sens de votre travail est
purement instrumental : l'argent que
vous obtenez en retour de votre
travail.

La question est de savoir si, au-delà
de ces deux considérations, votre
travail est animé d'une



intentionnalité qui vous dépasse : le
service que vous rendez aux autres,
la contribution que vous apportez,
avec vos collègues, à des causes
sociales ou au développement
humain dans son ensemble, ce qui
inclut sans doute aussi la protection
de la nature, et ainsi de suite.

Pour le reste, je remets
fondamentalement en question la
distinction entre travail intellectuel
et travail manuel telle qu'elle est
communément comprise. Il est
intéressant de réfléchir à la raison
pour laquelle les médiévaux
considéraient le travail des
professeurs d'université comme un
travail manuel. Quoi qu'il en soit,
l'important est que chacun puisse
voir dans son travail une façon
personnelle de contribuer d'une
manière ou d'une autre au
développement humain.



Quelles sont les exigences d'un
travail pour qu'une personne
s'épanouisse en l'exerçant ?

C'est la personne qui effectue le
travail qui lui donne sa valeur, dans
la mesure où elle accomplit une
action qui a du sens. Il est possible
d'accomplir une action significative
dans des situations objectivement
difficiles. Mais c'est justement parce
que le travail est au cœur de la vie
humaine qu'il faut faire en sorte qu'il
soit le plus facile possible pour
chacun d'y trouver un sens, ce qui
dépend d'une bonne division du
travail.

Il est important de ne pas considérer
le travail uniquement sous l'angle de
l'individu, car le travail nous met en
relation avec les autres. C'est
pourquoi un travail mal réparti, qui
empêche de voir comment le travail
de l'un s'articule avec le travail de
l'autre, et comment tous contribuent



à la réalisation d'objectifs
significatifs, est loin de faciliter le
développement personnel et social.

Que retiendriez-vous du message
de saint Josémaria sur le travail ?

Beaucoup de ses enseignements,
mais entre autres que le travail est la
vocation originelle de l'homme sur la
terre ; " le travail est un don de Dieu
et qu’il n’est pas sensé de diviser les
hommes en diverses catégories selon
le travail qu’ils réalisent " (Quand le
Christ passe, n° 47) ; que " Dieu a créé
l'homme ut operaretur, pour
travailler, et que tous les autres -
notre famille et notre nation,
l'humanité entière - dépendent aussi
de l'efficacité de notre labeur " (Amis
de Dieu, n° 169) ; que la vocation
professionnelle est une partie
essentielle de notre condition de
chrétiens (Amis de Dieu, n° 60), la
pierre angulaire sur laquelle se
fonde et s'articule l'appel à la sainteté

https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vivre-face-a-dieu-et-face-aux-hommes/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vivre-face-a-dieu-et-face-aux-hommes/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/travail-de-dieu/


(Amis de Dieu, nº 62) ; ou que pour
réaliser cet appel il est nécessaire
d'allier la compétence technique à
l'esprit de service (Quand le Christ
passe, nº 151).

Saint Josémaria résumait ainsi son
propos : "En réalisant chacun votre
travail, en exerçant votre profession
dans la société, vous pouvez et vous
devez transformer totalement vos
occupations en occasions de servir.
Ce travail soigneusement achevé, qui
progresse en faisant progresser, qui
tient compte des découvertes de la
culture et de la technique, remplit
une importante fonction, au profit de
l’humanité tout entière, pour peu
que nous soyons mûs par la
générosité et non par l’égoïsme, par
le désir du bien de tous et non par le
profit personnel : c’est-à-dire s’il est
imprégné d’un sens chrétien de
l’existence." (Quand le Christ passe,
n. 166).

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/travail-de-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-jour-de-la-fete-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-jour-de-la-fete-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-coeur-du-christ-paix-des-chretiens/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-coeur-du-christ-paix-des-chretiens/


L'affirmation de saint Josémaria
selon laquelle, pour un chrétien, sa
table de travail est son autel n'est-
elle pas très ambitieuse ?

Cette affirmation a une grande
portée théologique, qui mériterait
une glose de la part des spécialistes.
Elle présuppose, entre autres, toute
la doctrine du sacerdoce du Christ,
auquel tous les fidèles participent
par le baptême, qui leur permet
d'offrir à Dieu des " victimes
spirituelles " par l'intermédiaire de
Jésus-Christ.

Mais, en parlant du travail comme
"autel", cette expression indique
spécifiquement que le travail est le
lieu privilégié à partir duquel le
chrétien laïc - certainement nourri
par la vie sacramentelle - contribue à
la sanctification des réalités
séculières, à la réconciliation du
monde et de Dieu.



Le chrétien qui vit au milieu du
monde n'est pas sanctifié "malgré" le
travail, mais dans et par le travail.
Par son travail, qu'il apporte à l'autel
pour l'unir au sacrifice du Christ, et
qui lui donne une manière
particulière d'être dans le monde,
une mentalité spécifiquement laïque,
il ne crée pas seulement la culture,
mais il adore aussi Dieu.

Comment aider les jeunes à donner
un sens à l'étude, dont on peut dire
qu'elle est en quelque sorte leur
travail ?

L'étude, par laquelle nous donnons
forme au désir naturel de savoir, en
l'empêchant de s'égarer dans des
sujets insignifiants, est en soi un
travail formateur, parce qu'elle
forme notre intelligence et notre
caractère ; en outre, elle nous
prépare à accomplir avec
compétence le travail économique,
auquel nous sommes directement



mêlés dans le cours ordinaire du
monde.

En ce sens, les jeunes ne sont pas les
seuls à devoir étudier : nous devons
tous le faire, afin d'éviter
l'obsolescence de notre propre
travail, l'"embourgeoisement" de
notre vie professionnelle, qui est
également mortel pour notre vie
spirituelle.

Comment favoriser le sens du
travail lorsque les circonstances
ne sont pas favorables ?

Le travail est une dimension
fondamentale de notre vie. Il faut
distinguer le travail de l'emploi, car
ils sont différents. Le travail est une
catégorie anthropologique et l'emploi
est une catégorie socio-économique.
On pourrait même dire que toute la
vie de l'homme est un travail. 
Simone Weil l'explique très bien : à
partir du moment où l'on a une idée

https://fr.wikipedia.org/wiki/Simone_Weil


ou un désir et que l'on veut le mettre
en pratique, il faut travailler.

Le travail est en quelque sorte une
charnière. Le fondateur de l'Opus Dei
l'a très bien expliqué : c'est une
charnière de la sainteté, mais c'est
aussi une charnière de la
personnalité, de la culture, de la
société, c'est une charnière de notre
façon d'être dans le monde.

La fuite du travail est une forme de
fuite du monde. Je ne nie pas que le
monde du travail soit parfois dur,
qu'il soit affecté par l'injustice, même
structurelle. Pour cette raison aussi,
insuffler un esprit de service au
travail est une invitation à réformer
ces situations. L'essentiel est de ne
pas considérer son propre travail
uniquement dans un sens individuel,
mais comme une praxis par laquelle
on contribue à l'amélioration de sa
propre famille, de la société, de
l'humanité.



Si l'on aime son propre travail, on
l'examine et on découvre les
possibilités de croissance qu'il offre,
non seulement au niveau personnel,
mais aussi au niveau social :
comment puis-je améliorer les
conditions de ce travail, non
seulement pour moi, mais aussi pour
mes collègues ? Le travail est à
l'origine un lieu de solidarité. C'est
une idée que nous devons sauver en
théorie et en pratique.

Quelles sont les caractéristiques
du monde actuel qui font qu'il est
difficile de trouver un sens au
travail et de s'épanouir en tant que
personne ?

Il faut être capable de voir d'une
manière ou d'une autre que son
travail contribue à quelque chose de
plus grand. Quand on a un sens aigu
de son travail, on est capable de faire
face à des circonstances très
difficiles, mais ce n'est pas l'idéal. Par



ailleurs, se mettre au travail, c'est
aussi rencontrer des difficultés
imprévues, et se donner les moyens
de les surmonter, c'est déjà faire un
pas en avant.

Dans "Laborem Excercens", Jean-
Paul II parle du travail comme étant
au centre de la question sociale, et
c'est encore le cas aujourd'hui,
malgré les apparences. Le magistère
de l'Église nous l'a rappelé
récemment. Dans le numéro 162 de
"Fratelli Tutti", une encyclique
consacrée à l'amitié sociale, François
l'affirme clairement : "le grand
thème est le travail". Cela signifie que
si je ne le perçois pas ainsi, il me
manque quelque chose, il me
manque quelque chose de la richesse
humaine, sociale et, bien sûr,
spirituelle que contient le travail.

Nous devons apprendre à regarder le
travail non pas de manière
individualiste ou spiritualiste

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


réductrice, car s'il y a quelque chose
dans le travail, c'est précisément un
esprit qui s'implique dans le monde,
dans les réalités les plus matérielles,
et donc quelque chose qui porte en
soi un germe de changement dans
l'environnement.

Quels sont les aspects de la vision
chrétienne du travail qui
pourraient être mieux accueillis
dans les cultures non chrétiennes ?

Le travail est quelque chose que nous
partageons avec tout le monde,
chrétiens et non-chrétiens, d'une
idéologie à l'autre. Lorsque vous
travaillez sur un projet commun,
vous ne vous souciez pas des
croyances des autres, car vous êtes
engagés dans une tâche qui vous lie
humainement aux autres. C'est
pourquoi j'ai dit que c'était un lieu de
fraternité. C'est là que la façon d'être
dans le monde de manière laïque se
matérialise de la manière la plus



claire. Et c'est là que nous nous
connectons avec tout le monde. Peu
de choses unissent autant que le fait
de travailler ensemble à quelque
chose de valable.

Sur cette base humaine commune,
un chrétien identifié au Christ peut
apporter une passion particulière
pour servir, ainsi qu'une espérance
plus élevée, qui ne s'effondre pas
face aux échecs inévitables. Nous
cherchons à être le Christ à l'œuvre.

Il est frappant que Dieu prenne la
nature humaine et travaille pendant
une grande partie de sa vie, en tant
qu'artisan puis en tant
qu'enseignant ; qu'il ne rechigne pas
à des tâches autrefois considérées
comme subalternes, comme laver les
pieds des disciples... Insuffler cet
esprit de service dans le monde
professionnel et du travail est en soi
une actualisation du message



chrétien, et ce de manière très
concrète.

Comment éviter de tomber dans
les extrêmes : ceux qui vivent
exclusivement pour et à cause du
travail ou ceux qui vivent en
attendant le week-end pour ne pas
travailler ?

Il s'agit de comprendre que
l'existence humaine est marquée par
le travail, que c'est la vocation
originelle de l'homme, et d'en tirer
les conséquences. S'attarder sur les
aspects pénibles du travail, c'est ne
pas en avoir saisi le sens profond, car
au milieu de l'effort et du travail
humain, il y a aussi place pour une
joie particulière, la joie du créateur,
qui donne ou soutient la vie
personnelle, familiale et sociale.

À chacun sa prudence et son sens des
responsabilités pour conjuguer les
différentes dimensions de la vie, sans
établir des dialectiques qui ne



mènent à rien. Bien sûr, il faut aussi
du repos et des loisirs dans la vie...
du temps pour la famille et les amis.
Mais l'important dans tout cela est
d'apprendre à conjuguer le "et",
d'apprendre à combiner
harmonieusement, dans sa propre
vie, toutes ces dimensions, en évitant
d'opposer famille et travail, parce
qu'en fait ils se soutiennent
mutuellement ; repos et travail, parce
qu'en fait ils se soutiennent
mutuellement ?

Peut-on dire alors que le repos est
en quelque sorte aussi un travail ?

Le repos est une nécessité. J'aime
reprendre une distinction classique,
faite par Aristote, entre le repos, le
travail et le loisir. Le repos consiste
essentiellement à restituer les forces
dépensées dans le travail... c'est
pourquoi nous l'associons au
sommeil, au repas, au jeu, aux loisirs
qui détendent l'esprit. Le but de tout



cela est de pouvoir reprendre le
travail avec des forces renouvelées.

Aristote, quant à lui, ne parlait pas de
loisirs au sens où on l'entend
aujourd'hui, mais de quelque chose
qu'il vaut mieux comprendre comme
une "culture libre de l'esprit". Quoi
qu'il en soit, dans le repos, nous
devons également échapper à cette
approche qui consiste à travailler
jusqu'à l'épuisement, puis, pour
récupérer, à passer plusieurs jours à
ne rien faire du tout. C'est une
approche déréglée, comme si nous
avions intériorisé que la
performance ou la productivité est la
seule valeur, dont dépend notre
propre valeur.

Le travail humain comprend certes
la productivité, mais aussi des
dimensions humaines et sociales
dont nous ne pouvons nous passer
sans déshumaniser notre vie et en
altérer les autres dimensions. Dans la



vie humaine, il y a un temps pour
tout, mais la vie elle-même en fait
partie.

Le temps libre permet de réfléchir à
ces choses, de leur donner un sens.
Nous voyons ici comment le temps
libre peut aussi être occupé par un
travail particulier, le travail
intellectuel, qui atteint son but
lorsqu'il apprécie ces différences...
En tant que philosophe, mon travail
consiste à réfléchir aux différences
entre le repos, le travail et le loisir ;
et à voir, en outre, comment ces
temps sont intimement liés dans
notre existence. L'art de vivre
consiste précisément à apprendre à
les harmoniser.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/ana-marta-

gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-

https://opusdei.org/fr/article/ana-marta-gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-de-service-est-une-actualisation-du-message-chretien/
https://opusdei.org/fr/article/ana-marta-gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-de-service-est-une-actualisation-du-message-chretien/
https://opusdei.org/fr/article/ana-marta-gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-de-service-est-une-actualisation-du-message-chretien/


de-service-est-une-actualisation-du-
message-chretien/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/ana-marta-gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-de-service-est-une-actualisation-du-message-chretien/
https://opusdei.org/fr/article/ana-marta-gonzalez-insuffler-au-travail-un-esprit-de-service-est-une-actualisation-du-message-chretien/

	Ana Marta González : "Insuffler au travail un esprit de service est une actualisation du message chrétien".

