
opusdei.org

Âme sacerdotale,
âme du Christ

Chaque matin, au début de la
journée, nous pouvons dire au
Seigneur que nous voulons que
le nouveau jour soit aussi pour
lui, nous lui offrons notre vie,
notre cœur, notre travail ? Cette
offre est possible parce que
chaque chrétien a une âme
sacerdotale.

23/04/2019

Parmi les questions du catéchisme
qui servait, en certains endroits, à
préparer les enfants à leur première



communion, figurait celle-ci : Dans
quel but Dieu a-t-il créé les hommes ?
La réponse était simple et facile à
mémoriser : « Dieu a créé les
hommes pour que nous l’aimions et
lui obéissions sur la terre et pour que
nous soyons heureux avec lui dans le
ciel. »

Nous trouvons là l’essentiel de notre
destinée sur la terre. Le Compendium
de l’actuel Catéchisme de l’Église
Catholique explicite cependant un
aspect important : « L’homme a été
créé pour connaître, servir et aimer
Dieu, pour lui offrir, dans ce monde,
la création en action de grâce et pour
être, dans le ciel, élevé à la vie avec
Dieu. [1] »

Il appartient, en effet, au sens
général de la création de l’homme, de
son appel à l’existence, qu’il réfère à
Dieu son activité dans le monde et lui
offre la création tout entière en
action de grâce. D’une certaine façon,



puisque Dieu l’a associé à son œuvre
créatrice, toute activité humaine doit
tendre à contribuer à la bonté et à la
beauté de l’action de Dieu et à en être
le reflet. « L’homme, créé à l’image
de Dieu, a en effet reçu la mission de
soumettre la terre et tout ce qu’elle
contient, de gouverner le cosmos en
sainteté et justice et, en
reconnaissant Dieu comme Créateur
de toutes choses, de lui référer son
être ainsi que l’univers. [2] »

Or, après le péché originel, sa tâche
de collaborateur dans le dessein
divin a rencontré un obstacle
insurmontable : le manque de
droiture du cœur humain. Comme la
Bible le rapporte, au lieu de coopérer
avec Dieu dans la construction du
cosmos, nous lui communiquons
notre propre désordre, nous
construisons un monde égoïste.
Alors, dans sa grande miséricorde,
Dieu a voulu nous envoyer son Fils
pour réintroduire dans la création la



droiture de vie, la justice du cœur, les
mots et les actes qui puissent lui
plaire en vérité. Et nous chrétiens,
nous avons été associés à cette
œuvre de Rédemption, prévue
éternellement par Dieu. Le sacrifice
et la grâce du Christ nous ont
restitués à Dieu et ont rendu possible
que nos œuvres puissent contribuer
au salut des créatures.

La vocation à l’Opus Dei renforce en
nous l’appel à collaborer avec le
Christ dans l’œuvre créatrice et
rédemptrice. De plus, elle nous
indique un chemin spécifique :
réaliser avec perfection les affaires
quotidiennes, le travail ordinaire, la
vie familiale, les relations sociales.
Offrir à Dieu les choses de chaque
jour, la vie courante, jusqu’à en
arriver à reconnaître sa présence en
mille et un petits détails.

Tout cela exige de nous une profonde
disposition intérieure : le désir



surnaturel de servir Dieu dans les
choses qui nous occupent, de lui
amener les personnes que nous
fréquentons, de le glorifier et, pour
cela, de nous délivrer des misères qui
ont leur racine dans le péché. C’est
comme une empreinte que l’action
de l’Esprit Saint laisse petit à petit
dans notre âme, s’appuyant sur notre
collaboration ; un mode d’être qui
procède du Christ et nous relie à son
Sacerdoce.

L’âme sacerdotale appartient à tous
les chrétiens puisque par le baptême 
nous avons tous été institués
prêtres de notre propre existence
[…], pour réaliser chacune de nos
actions dans un esprit
d’obéissance à la volonté de Dieu
[3]. C’est pourquoi, chaque matin, en
commençant notre journée, nous
disons au Seigneur que nous voulons
que ce nouveau jour aussi soit pour
lui, nous lui offrons notre vie, notre
cœur, notre travail, tout notre être.



Fondée sur la grâce

Si nous pouvons plaire à Dieu et faire
que nos œuvres reflètent la charité et
la bonté divines, ce n’est pas en vertu
de nos mérites mais par la grâce du
Christ qui nous rend justes de
l’intérieur. Car, comme saint Paul le
dit, l’amour de Dieu a été répandu
dans nos cœurs par le Saint Esprit
qui nous fut donné [4].

C’est pourquoi l’âme sacerdotale naît
d’en haut [5], de notre condition
d’enfants de Dieu : elle déploie chez
le chrétien la vie du Christ, prêtre
éternel. Agir avec une âme
sacerdotale requerra de se faire
souvent violence et d’aller au-delà
des limites de dévouement et d’effort
qui semblent raisonnables. Cela
exigera d’ignorer ou de surmonter
des difficultés provenant de notre
caractère ou des circonstances, car
nous verrons que cela convient à la
gloire de Dieu ou au bien de notre



prochain. Cela demandera de
trouver le temps nécessaire pour
faire le bien ou de surmonter la peur
de ne pas en être capable.

C’est à toutes ces choses que nous
devons nous exercer
quotidiennement, cherchant à
obtenir de petites avancées, faisant
preuve de plus de générosité dans tel
ou tel détail, évitant de nous
décourager en constatant que nous
n’avons pas voulu ou pu le faire.
C’est ainsi que nous pouvons poser
des fondations toujours plus
profondes dans notre vie intérieure.
Notre générosité et notre réponse ne
nous sembleront jamais suffisantes si
nous regardons vers l’avant, vers ce
but qui est toujours plus loin : si nous
regardons dans le miroir de la vie de
Jésus.

L’âme sacerdotale du Christ est bien
reflétée dans cette courte affirmation
sur le sens de sa venue : Le Fils de



l'homme lui-même n’est pas venu
pour être servi, mais pour servir et
donner sa vie en rançon pour une
multitude [6]. C’est comme si Jésus
avait voulu manifester, dans ces
mots, sa propre disponibilité à
dépasser toute limite afin de délivrer
le plus grand nombre du péché et de
leur donner la vie, pour que le Père
soit ainsi glorifié par le salut de ces
personnes.

Sur cette terre, en dehors de Jésus,
nous avons la certitude que seule la
Vierge Marie a été capable de ne
jamais dire « cela suffit », poussée
par son désir d’être en toute
circonstance la servante du Seigneur.
Elle s’est tenue près de Jésus crucifié
plus que tout autre et le Seigneur l’a
associée à son sacerdoce d’une
manière très spéciale et plus intense
que pour les autres hommes.

Sainte Marie a pu exercer l’âme
sacerdotale avec une telle perfection



en raison de la plénitude de grâce
dont l’Esprit Saint l’avait comblée.
C’est pourquoi nous ne pouvons pas
contempler son exemple avec des
yeux humains : notre imagination
serait submergée par la difficulté que
suppose tant de renoncement et de
sacrifice et nous estimerions que ce
chemin est impossible pour nous,
nous contentant de rechercher, plus
ou moins consciemment, des voies
plus confortables.

La liturgie de l’Église dit à propos de
l’Esprit Saint — qui nous fut donné
— qu’il est « père des pauvres,
dispensateur des dons, lumière de
nos cœurs » [7]. Si nous sommes
fidèles et mettons en lui notre
confiance, nous obtiendrons nous
aussi tous ses dons : « le don de la
vertu, le salut final, la joie éternelle » 
[8]. De la sorte, nous serons remplis
de joie chaque fois que nous
pourrons exercer notre âme
sacerdotale. Précisément, lorsque



cela sera plus coûteux, nous
ressentirons, sans nous l’expliquer,
une joie encore plus grande, qui
vient de l’intérieur de nous, de cette 
source d’eau jaillissant en vie
éternelle [9].

Communicatio Christi

Ayez entre vous, dit saint Paul, les
mêmes sentiments qui sont dans le
Christ Jésus [10]. L’Évangile nous
permet d’entrevoir souvent un bon
nombre de désirs et de pensées du
Seigneur. L’on voit bien que la
première place dans son âme est
toujours pour Dieu le Père : il est
consumé par le désir de faire ce que
le Père lui demande, dévoré par le
zèle de la maison de Dieu… Un zèle
qui s’est déjà manifesté, alors qu’il
était adolescent, lorsqu’il ressentit au
Temple la nécessité impérieuse de
s’occuper des affaires de son Père.
Des années plus tard, il déclarerait
que cette Volonté était la substance



dont il vivait, sa nourriture, et qu’il
éprouvait le désir véhément de voir
s’accomplir le plan divin [11].

Poussé par cette aspiration, notre
Seigneur Jésus-Christ désirait
profondément la conversion des
hommes, qu’ils s’ouvrent à l’amour
de Dieu, à la charité des uns à l’égard
des autres. Il pouvait découvrir dans
les cœurs cette soif de bonheur,
entravée souvent par les chaines du
péché : Zachée, la Samaritaine, la
femme adultère en sont des témoins
éloquents.

Les besoins de l’homme, l’indigence
et la douleur touchaient
profondément son Cœur très
aimable : la résurrection de son ami
Lazare, celle de la fille de Jaïre — un
des chefs de la synagogue —, ou du
fils de la veuve de Naïn ; la misère
d’un groupe de lépreux, de l’aveugle-
né, de l’hémorroïsse malade et
ruinée en témoignent.



Le Christ appréciait la pureté de
cœur des enfants, l’humilité de la
Cananéenne, la noblesse de ses
disciples. Il ressentait profondément
l’amitié des siens, la joie de les voir
grandir dans la foi et de partager ses
propres aspirations. Vous êtes, vous,
leur disait-il, ceux qui sont
demeurés constamment avec moi
dans mes épreuves… [12] Il sera
profondément peiné par la trahison
de Judas, l’apostasie de ceux qui
l’abandonneraient, la fermeture
d’esprit de ses ennemis. Jésus a
pleuré devant le dur destin qui
l’attendait à Jérusalem.

Nous avons plongé dans l’âme du
Christ parce que c’est en elle que
nous trouvons les principales
manifestations de l’âme sacerdotale
que tout chrétien doit avoir,
participation de cette volonté de
Rédemption qui conduit Jésus à
mourir pour nous sur la Croix. L’âme
sacerdotale consiste à avoir les



mêmes sentiments du Christ Prêtre,
en cherchant à accomplir en toute
occasion la Volonté divine et à offrir
ainsi notre vie tout entière à Dieu le
Père, en union avec le Christ, pour
co-racheter avec lui grâce à l’action
de l’Esprit Saint ; c’est avoir dans son
cœur ces sentiments dispensés par
l’Esprit Saint qui est, comme le disait
saint Irénée, communicatio Christi,
communication de Jésus et, par
conséquent, transmission de son
intimité, de ses pensées et de ses
aspirations, qui deviennent de plus
en plus les nôtres. « Dans l’Église a
pris place l’Esprit Saint, c’est-à-dire,
la communication du Christ. [13] ».

Dans la prière, nous suscitons le
désir qu’il en soit ainsi. Souvent, la
lecture de l’Évangile nous y aidera,
grâce à l’effort de nous situer dans le
contexte des scènes et de fixer notre
regard sur Jésus, sur ce qu’il veut
nous communiquer et qu’il porte
dans son cœur. Et cela, même si nous



devons peut-être commencer par lui
dire que nous sommes à court
d’idées ou bien froids, ou
insensibles…, ou encore en le priant
de nous accorder tout au moins le
désir d’avoir des désirs, que Saint
Josémaria nous encourageait à
demander. Si nous faisons cela avec
humilité, sûrs que nous demandons
ce qu’il y a de mieux, le Seigneur
aura pitié de notre pauvreté,
récompensera notre foi et fera en
nous le miracle : son pouvoir divin,
qui a transformé la vie des
personnages qui défilent dans
l’Évangile, imprimera dans notre
âme ses mêmes sentiments
rédempteurs.

Ainsi, en regardant le monde, les
personnes, notre propre vie, avec les
yeux que le Christ nous prête, nous
lui demanderons humblement de
nous aider à bien agir, à faire ce qui
lui plaît, à le servir dans les tâches
qui nous occupent, à lui amener les



personnes qui nous entourent sans
peur de trop nous dépenser.

Dans les moments de prière — et
toujours dans notre vie — nous
tournerons nos yeux vers Marie,
notre Mère, et nous lui demanderons
que ces saintes ambitions
grandissent impétueusement dans le
cœur de tous les chrétiens, que nous
nous laissions transformer par l’âme
du Christ pour arriver ainsi à
reproduire vraiment l’image de son
Fils, afin qu’il soit l’aîné d’une
multitude de frères [14].

A. Ducay

[1]. Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 67.

[2]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 34.



[3]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 96.

[4]. Rm 5, 5.

[5]. Cf. Jn 3, 3-5.

[6]. Mc 10, 45.

[7]. Séquence Veni Sancte Spiritus.

[8]. Ibid.

[9]. Jn 4, 14.

[10]. Ph 2, 5.

[11]. Cf. Jn 4, 34 ; Lc 12, 49-50.

[12]. Lc 22, 28.

[13]. Saint Irénée de Lyon, Adversus
hæreses, III, 24, 1.

[14]. Rm 8, 29.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/ame-sacerdotale-
ame-du-christ/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/ame-sacerdotale-ame-du-christ/
https://opusdei.org/fr/article/ame-sacerdotale-ame-du-christ/
https://opusdei.org/fr/article/ame-sacerdotale-ame-du-christ/

	Âme sacerdotale, âme du Christ

