
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la 5ème
semaine de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
Contempler les douleurs de la
Vierge Marie ; humilité pour
s’ouvrir à la vérité; reconnaître
les signes de Jésus.

- Contempler les douleurs de la
Vierge Marie

- Humilité pour s’ouvrir à la vérité

- Reconnaître les signes de Jésus



AUJOURD'HUI vendredi, une semaine
avant le Vendredi saint, l'Église se
souvient traditionnellement des
douleurs de la Vierge Marie tout au
long de sa vie. Lorsque l’enfant Jésus
fut présenté dans le temple, le
vieillard Siméon lui adressa ces
mots : « Et toi, ton âme sera traversée
d’un glaive : ainsi seront dévoilées
les pensées qui viennent du cœur
d’un grand nombre » (Lc 2,35).
L’Évangile rapporte plusieurs
moments de douleur dans la vie de la
Vierge : cette prophétie du vieillard,
la fuite en Égypte pour sauver la vie
de son fils, les trois jours d’angoisse
où l’enfant est resté à Jérusalem…
Mais surtout, les moments qui
entourent la mort de Jésus : la
rencontre avec lui sur le chemin du
Calvaire, la crucifixion, sa descente
de croix et son ensevelissement.

Contempler la Vierge Marie dans
chacune de ces situations nous
rappelle que la tristesse est une



compagne inséparable de la vie.
Même la Mère de Dieu, la créature la
plus parfaite qui soit sortie de ses
mains, n’a pas été épargnée par cette
réalité. Elle-même fut la première à
se rendre compte que la prophétie de
Siméon était vraie : « Voici que cet
enfant provoquera la chute et le
relèvement de beaucoup en Israël. Il
sera un signe de contradiction » (Lc
2, 34). Jésus lui-même dira plus tard à
ses disciples qu’il n’est pas venu
apporter la paix, mais une épée (cf.
Mt 10, 34). Par conséquent, accueillir
le Christ dans notre vie « signifie
accepter qu’il dévoile mes
contradictions, mes idoles, les
suggestions du mal » [1] : qu’il nous
dévoile toutes ces douleurs que nous
provoquons en nous par nos propres
péchés.

Marie est éducatrice du sacrifice
caché et silencieux. Par sa présence
discrète, s’identifiant à la volonté de
Dieu, elle a offert la plus grande



consolation à Jésus sur la croix : «
Que pouvait-elle faire ? Se fondre
dans l’amour rédempteur de son Fils,
offrir au Père l’immense douleur qui,
telle une épée tranchante,
transperçait son Cœur pur » [2]. Nous
ne trouverons pas sur cette terre une
explication absolue du mal et de la
souffrance ; mais dans le Christ fait
homme, qui a subi toutes les
souffrances, s’ouvre à nous au moins
un sens, une compagnie et une
consolation.

NOUS VOYONS dans l’Évangile
d’aujourd'hui, quelques jours avant
le Vendredi saint, comment certains
Juifs ont commencé à s’adresser au
Seigneur de manière plus agressive.
Beaucoup ont essayé de le lapider
parce que, étant un homme, il
prétendait être Dieu. Mais Jésus
désire ardemment que ces cœurs



s’ouvrent au mystère de sa Personne,
aussi concentre-t-il l’attention de ses
interlocuteurs sur les prodiges
indéniables qu’il a accomplis : « J’ai
multiplié sous vos yeux les œuvres
bonnes qui viennent du Père. Pour
laquelle de ces œuvres voulez-vous
me lapider ? » (Jn 10, 32). Les sages
d’Israël se trouvaient à un carrefour
indéniable. Mais au lieu de s’ouvrir
au mystère avec émerveillement, ils
décident de lapider Jésus, soit parce
que ce qui se présentait à eux
dépassait leurs horizons, soit parce
qu’ils n’étaient pas mus par un
intérêt sincère pour la vérité.

« Seule l’humilité nous ouvre à
l’expérience de la vérité, de la joie
authentique, de la connaissance qui
compte. Sans humilité, nous sommes
coupés de la compréhension de Dieu,
de la compréhension de nous-mêmes
» [3]. De même qu’un enfant ne
comprend pas toujours la manière
d’agir de son père, l’action divine



nous paraît souvent mystérieuse.
Reconnaître la grandeur de Dieu
implique aussi d’accepter notre
petitesse, sachant qu’il dépasse nos
schémas humains. L’Esprit Saint veut
toujours faire des merveilles dans
notre histoire, mais nous devons être
prêts à écouter humblement son
souffle toujours nouveau.

La Vierge Marie, dans son chant du
Magnificat, glorifie la puissance du
Seigneur, qui « renverse les puissants
de leurs trônes et élève les humbles »
(Lc 1, 52). Dieu a considéré son
humilité de sorte que désormais
toutes les générations la qualifieront
de bienheureuse. « L’humilité, c’est
nous regarder tels que nous sommes,
sans rien nous cacher, avec vérité. Et,
comprenant que nous ne valons
presque rien, nous nous ouvrons à la
grandeur de Dieu : c’est là notre
propre grandeur » [4].



À MESURE que sa passion approche,
Jésus parle de plus en plus
ouvertement de sa condition de Fils
de Dieu : « Si je ne fais pas les œuvres
de mon Père, continuez à ne pas me
croire. Mais si je les fais, même si
vous ne me croyez pas, croyez les
œuvres. Ainsi vous reconnaîtrez, et
de plus en plus, que le Père est en
moi, et moi dans le Père » (Jn 10,
37-38).

Les miracles relatés dans les
évangiles nous en disent long sur
l’identité de Jésus de Nazareth. Saint
Jean appelle habituellement les
miracles des « signes », car le but
premier de ces actions n’est pas de
mettre fin à la maladie ou à la
souffrance sur cette terre, mais de
montrer la personnalité divine du
Christ et sa messianité. Les trente-
cinq miracles de Jésus nous invitent à
entrer dans le mystère de sa
Personne. Dans certains d’entre eux,
il montre son pouvoir sur la nature,



comme lorsqu’il multiplie les pains et
les poissons, ou lorsqu’il invite Pierre
à marcher sur l’eau. Il a ainsi
manifesté l’esprit du Dieu créateur
lui-même, qui « planait au-dessus des
eaux » (Gn 1, 2) dans le récit de la
création. Les miracles qui ont trait à
la résurrection des morts montrent,
en revanche, son pouvoir sur la vie.

Dans quelques jours, au cours du
Triduum pascal, Jésus donnera sa
propre vie comme personne d’autre
ne peut le faire, car lui seul en a le
pouvoir. « Voici pourquoi le Père
m’aime : parce que je donne ma vie,
pour la recevoir de nouveau. Nul ne
peut me l’enlever : je la donne de
moi-même. J’ai le pouvoir de la
donner, j’ai aussi le pouvoir de la
recevoir de nouveau » (Jn 10, 17-18).
Jésus est le même aujourd’hui qu’il y
a deux mille ans, dans cette terre de
Palestine ; il continue à remplir nos
vies de gestes qui révèlent la
proximité de Dieu. Nous pouvons



demander à la Vierge Marie que,
dans l’humilité, nous soyons capables
de reconnaître les signes de son Fils.

[1]. Pape François, Homélie, 15
septembre 2021.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
288.

[3]. Pape François, Audience générale,
22 décembre 2021.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
96.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-vendredi-de-la-5eme-
semaine-de-careme/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-5eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-5eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-5eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-5eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Vendredi de la 5ème semaine de Carême

