
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la 3ème
semaine de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
témoignage du scribe ; un guide
pour orienter notre vie ; pour
être dans le Royaume de Dieu.

- Le témoignage du scribe

- Un guide pour orienter notre vie

- Pour être dans le Royaume de Dieu



DE NOMBREUSES questions ont été
posées à Jésus pendant son séjour sur
terre. À plusieurs reprises, elles l’ont
été dans le but de déformer ses
propos. En effet, ces questions ne
répondaient pas à un désir sincère de
connaître la vérité ; elles étaient
simplement motivées par l’envie, par
le désir d’avoir quelque chose à lui
reprocher publiquement. Cependant,
dans l’Évangile, nous voyons aussi
des gens qui s’approchent du
Seigneur avec simplicité. C’est le cas
d’un scribe qui, voyant qu’il
répondait bien aux questions des
pharisiens et des sadducéens, lui
demanda : « Quel est le premier de
tous les commandements ? » (Mc 12,
28). Contrairement aux questions
précédentes, ce scribe ne s’est pas
approché de lui animé de mauvaises
intentions. Il voulait obtenir de cet
homme très sage une réponse à une
question cruciale, qui faisait
d’ailleurs l’objet d’un débat
permanent entre les rabbins de



l’époque. Un juif pieux devait
respecter plus de six cents règles. Il
était donc logique de se demander
quel était le précepte qui les surpasse
tous.

L’attitude sincère de ce scribe peut
inspirer la mission des chrétiens
d’aujourd’hui. Témoin des merveilles
de Jésus, il avait pour mission de
raconter l’histoire telle qu’elle s’est
déroulée. Son témoignage, exempt de
préjugés, a dû aider beaucoup de ses
contemporains à faire tomber les
barrières qui les séparaient du
Seigneur. Il nous montre que pour
s’approcher de Jésus, il ne faut pas
s’accrocher à des idées préconçues,
ni le chercher pour affirmer un point
de vue déjà élaboré. « Le péché des
pharisiens, écrivait saint Josémaria,
n’était pas de ne pas voir Dieu dans
le Christ mais de se replier
volontairement sur eux-mêmes ; de
ne pas tolérer que Jésus, qui est la
lumière, leur ouvrit les yeux »[1]. Pour



l’écouter, il faut maintenir une
disposition ouverte à transformer
nos propres jugements à la lumière
de sa parole salvatrice.

LA MANIÈRE directe dont le scribe a
posé sa question laisse supposer qu’il
s’agissait d’un sujet sur lequel il
s’interrogeait depuis longtemps.
Nous pourrions dire que cet homme
s’interrogeait sur ce qui était
vraiment important dans la vie. Et
c’est en fait quelque chose que tout le
monde veut savoir. Nous avons
besoin de points de repère, de guides
pour nous orienter dans notre façon
de vivre : « Il nous est peut-être
arrivé de nous demander comment
répondre à tant d’amour de Dieu ;
nous avons peut-être désiré voir
clairement exposé un programme de
vie chrétienne »[2].



Il arrive que nous cherchions des
réponses à des questions qui ont déjà
reçu une réponse. En effet, Jésus
répond au scribe par des paroles que
son interlocuteur connaissait
probablement par cœur, car il s’agit
de la partie essentielle de la Loi que
Dieu a donnée au peuple par
l’intermédiaire de Moïse : « Voici le
premier : Écoute, Israël : le Seigneur
notre Dieu est l’unique Seigneur. Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cœur, de toute ton âme, de tout
ton esprit et de toute ta force » (Mc
12, 29-30 et cf. Dt 6,4-5). En même
temps, Jésus relie ce précepte à un
autre, également connu des Juifs : «
Tu aimeras ton prochain comme toi-
même » (Mc 12, 31 et Lv 19, 18). Il
nous montre ainsi que les deux
commandements sont si
profondément unis qu’ils ne font
plus qu’un.

« L’amour de Dieu est la première
chose qui nous est commandée,



disait saint Augustin, et l’amour du
prochain la première chose à
pratiquer […] Vous qui ne voyez pas
encore Dieu, en aimant votre
prochain vous serez dignes de le
voir. L’amour du prochain purifie les
yeux pour voir Dieu, comme le dit
clairement : “Si vous n’aimez pas
votre prochain que vous voyez,
comment aimerez-vous Dieu que
vous ne voyez pas ?” (1 Jn 4, 20) »[3].
Aimer les gens qui nous entourent
est le moyen d’aimer le Seigneur de
tout notre cœur. C’est le guide que
Jésus a donné au scribe et dont lui-
même nous donnera plus tard la
mesure : « Aimez-vous les uns les
autres comme je vous ai aimés » (Jn
13, 34).

APRÈS que Jésus a répondu à la
question du scribe, nous constatons à
nouveau que l’homme s’est approché



du Seigneur dans une bonne
intention. En effet, sa réaction est
enthousiaste et satisfaite : « C’est
bien, Maître » (Mc 12, 32). Cette joie
face à la perspective que Jésus avait
mise devant ses yeux a conduit le
Seigneur lui-même à affirmer : « Tu
n’es pas loin du Royaume de Dieu
» (Mc 12,3 4).

Ce n’est pas une mince louange. Pour
nous aussi, il serait très réconfortant
d’entendre de la bouche de Jésus que
nous ne sommes pas loin de la seule
chose qui vaille la peine : être avec
lui dans son Royaume. C’est ce que
nous demandons lorsque nous
prions le Notre Père : « Que ton règne
vienne ». Cette formulation nous
permet de comprendre que ce n’est
pas nous qui allons l’approcher : c’est
plutôt le Royaume qui vient à nous, «
C’est Dieu qui prend l’initiative. Et
quand nous le cherchons, nous
trouvons cette réalité : c’est lui qui



nous attend pour nous accueillir,
pour nous donner son amour »[4].

Mais le Christ n’a pas ouvert les
portes de son Royaume pour que
nous y soyons des sujets. Le Seigneur
veut que nous régnions avec lui : « Le
vainqueur, je lui donnerai de siéger
avec moi sur mon Trône, comme
moi-même, après ma victoire, j’ai
siégé avec mon Père sur son Trône
» (Ap 3, 21). En effet, les auteurs des
Psaumes prévoyaient déjà que les fils
d’Adam étaient destinés à être
couronnés de gloire et d’honneur (cf.
Ps 8, 5-6). Avec l’enseignement de
Jésus, nous comprenons encore
mieux qu’il en sera ainsi pour ceux
qui aiment pleinement leur
prochain, car tel était le mode de vie
du Seigneur : régner en servant. La
Vierge Marie a compris que Dieu
écarte les puissants du trône pour
exalter les humbles (cf. Lc 1, 52), qui
sont ceux qui savent servir. C’est



pourquoi elle a été couronnée Reine
de l’univers.

[1] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 71.

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 88.

[3] Saint Augustin, In Ioannis
Evangelium, 17, 8.

[4] Pape François, Discours, 18 mai
2013.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-vendredi-de-la-3eme-
semaine-de-careme/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Vendredi de la 3ème semaine de Carême

