
opusdei.org

Méditation :
Vendredi après
l'Epiphanie

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : notre
désir d’être guéris ; Jésus, le
médecin divin, nous guérit;
notre dialogue avec lui
transforme notre vie.

- Notre désir d'être guéris

- Jésus, le médecin divin, nous guérit

- Notre dialogue avec lui transforme
notre vie

EN CE DÉBUT d’année, la liturgie
nous aide à considérer les



principales manifestations de l’action
du Seigneur. Après avoir médité sur
les débuts de la vie publique de Jésus
à la synagogue de Capharnaüm, nous
lisons aujourd’hui le récit d’un
miracle chargé de sens théologique. «
Jésus était dans une ville quand
survint un homme couvert de lèpre
» (Lc 5, 12). À l’époque, être atteint de
cette maladie était une véritable
calamité : les personnes qui en
étaient affectées avaient l’obligation
de se tenir à l’écart des villes, de
porter des clochettes pour annoncer
leur présence ; ainsi, les bien-
portants pouvaient en les entendant
éloigner le danger de la contagion.

Cependant, dans le cas qui nous
occupe, un lépreux se présente avec
audace devant le Seigneur et lui
adresse une demande pleine de foi : «
Voyant Jésus, il tomba face contre
terre et le supplia : “Seigneur, si tu le
veux, tu peux me purifier” » (Lc 5,
12). Par ses gestes et par la



conviction de sa demande, il confesse
la divinité et la toute-puissance de
Jésus. Les Pères de l’Église voient la
lèpre comme une représentation du
péché et c’est ainsi que l’attitude du
lépreux devient pour nous un
modèle d’action. Dans notre examen
personnel, nous nous rendons
compte que nous avons besoin en
permanence d’être guéris, besoin du
Médecin divin. « La supplication du
lépreux montre que quand nous
nous présentons à Jésus, il n’est pas
nécessaire de faire de longs discours.
Peu de mots suffisent, du moment
qu’ils sont accompagnés de la pleine
confiance en sa toute-puissance et en
sa bonté. Nous remettre à la volonté
de Dieu signifie en effet nous
remettre à son infinie miséricorde » 
[1].

« Seigneur, si tu le veux, tu peux me
purifier ». Nous pouvons répéter
cette oraison jaculatoire avec la foi
du lépreux, conscients que le



Seigneur nous a rachetés, toujours
prêt à nous accorder sa force pour
nous aider à être de bons enfants de
Dieu.

LA LITURGIE des derniers jours de
Noël fait le lien entre les récits des
premiers jours de Jésus et le mystère
pascal, aboutissement de
l’Incarnation. Pour cette raison, nous
pouvons considérer maintenant le
pouvoir avec lequel Jésus guérissait
les maladies, manifestation anticipée
de la rédemption de nos péchés. «
Jésus étendit la main et le toucha en
disant : “Je le veux, sois purifié”. À
l’instant même, la lèpre le quitta
» (Lc 5, 13). Non seulement Jésus-
Christ ne refuse pas le dialogue avec
le lépreux mais il le touche. Il n’a pas
peur de la contagion, il ne rejette pas
le contact avec nos misères. Le
malade fait l’expérience de la



miséricorde et de l’efficacité divine
du Maître en écoutant ces mots qui
s’entendent toujours dans le
sacrement de la Pénitence : « Je le
veux, sois purifié ».

« Il est Médecin et il soigne notre
égoïsme si nous laissons sa grâce
pénétrer jusqu’au fond de notre âme.
Jésus nous a montré que la pire des
maladies est l’hypocrisie, l’orgueil,
qui pousse à dissimuler les péchés
personnels. Avec ce Médecin, il est
indispensable d’être d’une sincérité
totale, d’expliquer entièrement la
vérité, et de dire : Seigneur, si tu
veux — et tu le veux toujours — tu
peux me guérir. Tu connais ma
faiblesse ; je ressens ce symptôme, je
souffre de telles faiblesses. Et nous
lui montrons simplement les plaies ;
et le pus, s’il y a du pus. Seigneur, toi
qui as soigné tant d’âmes, fais que,
en te possédant dans mon cœur ou
en te contemplant dans le tabernacle,



je te reconnaisse comme Médecin
divin » [2].

L’évangile selon saint Luc continue :
« Alors Jésus lui ordonna de ne le
dire à personne : “Va plutôt te
montrer au prêtre et donne pour ta
purification ce que Moïse a prescrit ;
ce sera pour tous un témoignage”
» (Lc 5, 14). Tout au long des trois
années passées avec Jésus, les
disciples ont pu observer, d’après
quelques mots de saint Josémaria,
que « l’abîme de malice que le péché
comporte a été franchi par une
Charité infinie. Dieu n’abandonne
pas les hommes. […] Ce feu, ce désir
d’accomplir le décret salvateur de
Dieu le Père, remplit toute la vie du
Christ, dès sa naissance à Bethléem » 
[3]. Nous aussi nous pouvons
témoigner comment le Seigneur nous
a guéris avec sa charité infinie.



APRÈS CE MIRACLE si évident, la
renommée de Jésus s’est répandue
dans toute la région : « De plus en
plus, on parlait de Jésus. De grandes
foules accouraient pour l’entendre et
se faire guérir de leurs maladies » (Lc
5, 15). Cependant, Jésus ne s’est pas
laissé aller à la popularité ni n’a
réclamé pour lui le fruit de ces
actions miraculeuses. « Mais lui se
retirait dans les endroits déserts, et il
priait » (Lc 5, 16). Se retirer et prier.
Après une journée apostolique, en
dépit de la fatigue résultant de
l’effort, Jésus nous enseigne que la
prière est l’âme de notre action. «
Nous devons être des âmes
contemplatives et, pour ce faire, nous
ne pouvons pas abandonner la
méditation, disait saint Josémaria […]
On dirait que nous avons maintenant
une plus grande obligation d’être des
âmes de prière, offrant au Seigneur
avec générosité tout ce qui nous
occupe, sans jamais abandonner
notre dialogue avec lui, quoi qu’il



puisse arriver. En agissant de la
sorte, vous serez attentifs à Dieu
toute la journée durant » [4].

Consolés par la miséricorde avec
laquelle Jésus a guérit le lépreux,
nous pouvons nous approcher des
sacrements et aller à nos moments
de prière mentale avec une grande
confiance. « Grâce à ces moments de
méditation, aux oraisons vocales, aux
oraisons jaculatoires, nous saurons,
avec naturel et sans spectacle, faire
de notre journée une louange
continuelle à Dieu. Nous resterons en
sa présence, comme les amoureux
qui ne cessent de penser à la
personne qu’ils aiment, et toutes nos
actions, même les plus infimes, se
rempliront d’efficacité spirituelle » 
[5].

Nous pouvons profiter de ce moment
de dialogue avec le Seigneur pour lui
demander de nous accorder une
prière qui transforme notre vie, de la



même manière que Jésus a
transformé la vie du lépreux. La Très
Sainte Vierge Marie nous ouvrira les
portes d’un dialogue contemplatif
avec la Trinité, pendant que nous
adressons au Seigneur cette
supplication : « Seigneur, si tu le
veux, tu peux me purifier ».

[1]. Pape François, Audience, 22 juin
2016.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 93.

[3]. Ibid., n° 95.

[4]. Saint Josémaria, Notes prises lors
d’une réunion de famille, septembre
1973.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 119.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-vendredi-apres-epiphanie/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-apres-epiphanie/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-apres-epiphanie/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-vendredi-apres-epiphanie/

	Méditation : Vendredi après l'Epiphanie

