opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 3eme semaine
de Caréme

Les thémes proposés pour la
méditation du jour sont : une
attitude humble pour faire la
priére ; ’aveuglement du

pharisien ; I'avantage du
publicain.

- Une attitude humble pour faire la
priére

- ’aveuglement du pharisien

- L'avantage du publicain




AVANT de proposer la parabole du
pharisien et du publicain, saint Luc
fait remarquer que Jésus I’a exposée
« a’adresse de certains qui étaient
convaincus d’étre justes et qui
méprisaient les autres » (Lc 18, 9). Le
Seigneur cherche ainsi a nous
montrer la bonne facon de parler a
Dieu, c’est-a-dire a partir de notre
vérité propre : a partir de ’humilité
de savoir que nous sommes pécheurs
et que nous avons besoin de la
miséricorde de Dieu. « ’humilité est
la disposition pour recevoir
gratuitement le don de la priére » ",
dit le Catéchisme de I’Eglise.

Saint Josémaria se définissait lui-
méme comme « un pécheur qui aime
Jésus-Christ » . Cette conviction se
retrouve souvent dans la vie des
saints: ils ont laissé briller la lumiere
de Dieu dans leur vie, ce qui leur a
permis de découvrir facilement leurs
zones d'ombre personnelles. Cest
lattitude avec laquelle le prétre, a la



sainte messe, s’adresse au Seigneur
au nom de toute ’Eglise : « Et nous,
pécheurs, tes serviteurs, qui mettons
notre espérance en ta miséricorde
inépuisable, admets-nous dans la
communauté des saints apotres et
martyrs » .

La reconnaissance de notre faiblesse
s'accompagne du sentiment d’étre
soutenu par Dieu. Sa miséricorde est
plus grande que nos fautes. C’est
pourquoi le chrétien affronte la vie
sans découragement, parce que la
conscience d’étre pécheur ne
I’empéche pas d'admettre une réalité
plus décisive : il est un enfant bien-
aimé de Dieu. « Réfugie-toi dans la
filiation divine : Dieu est ton Pere
tres aimant. Voila ta sécurité, le
mouillage ou tu peux jeter I’ancre,
quoi qu’il arrive a la surface de cette
mer qu’est la vie. Et tu y trouveras la
joie, la vigueur, ’optimisme, la
victoire ! » ¥ C’est avec cette attitude
que le Seigneur veut que nous nous



approchions de lui, et qu’il explique
dans la parabole : nous ne sommes
pas des « justes » autosuffisants, mais
des enfants qui ont besoin de leur
Pere.

LE PREMIER PERSONNAGE de la
parabole est un pharisien, monté au
temple pour prier. A premiére vue,
sa priere commence parfaitement,
car il commence par remercier Dieu.
Cependant, on voit tout de suite que
quelque chose ne va pas : son action
de grace n’est pas due a une
reconnaissance de I’action du
Seigneur en lui, mais se limite a
énumeérer toutes ses qualités et ses
meérites : « Je jeline deux fois par
semaine et je verse le dixieme de tout
ce que je gagne ». Et, au milieu de sa
priere, il y a une phrase qui peut
révéler la raison pour laquelle il a
fait tout cela : « Je ne suis pas comme



les autres hommes — ils sont voleurs,
injustes, adultéres —, ou encore
comme ce publicain » (Lc 18,11-12).

Le pharisien tombe dans l’attitude
contre laquelle saint Luc nous avait
mis en garde avant de rapporter la
parabole : cet homme meéprise les
autres, se croyant juste. En
comparaison du publicain, il se croit
meilleur. Peut-étre méme avait-il
raison aux yeux du peuple, car les
publicains étaient considérés comme
des pécheurs publics, ayant trahi le
peuple d’Israél. Cependant, il ne tient
pas compte du fait que seul Dieu voit
le fond du coeur. Aucune
comparaison ne tient face a la portée
du regard divin.

Voila le principal obstacle qui
empéchait la plupart d'entre eux de
reconnaitre le Messie : se réfugier
dans leurs propres certitudes et dans
leurs vues uniquement humaines. «
Pareil aveuglement a des



conséquences immédiates sur les
relations de chacun avec ses
semblables. Ce pharisien qui, se
croyant lumiere, ne laisse pas Dieu
lui ouvrir les yeux, est celui-la méme
qui traitera son prochain avec
orgueil et injustice » . Cest
pourquoi le Seigneur dira plus tard
quil n’est pas rentré chez lui justifié :
s’il avait déja tout ce dont il pensait
avoir besoin, il ne pouvait pas
accepter le salut que Dieu lui offrait.

LE DEUXIEME personnage de la
parabole est un publicain qui n’ose
méme pas lever les yeux au ciel dans
sa priere. Il se frappe simplement la
poitrine en disant : « Mon Dieu,
montre-toi favorable au pécheur que
je suis ! ». C’est pour cela que Jésus
ajoute : « Quand ce dernier
redescendit dans sa maison, c’est lui



qui était devenu un homme juste,
plut6t que l'autre » (Lc 18, 13-14).

Ce publicain commence sa priére en
sachant qu’il est un pécheur.
D’ailleurs, dans son cas, toute la ville
le savait, car il collaborait avec les
autorités étrangeres. Cette réalité,
qui peut sembler un obstacle, est
plutdt un avantage sur le pharisien,
car la clameur générale de son
entourage lui rappelle qu’il est
pécheur : son indigence est évidente.
Mais les valeurs sur lesquelles il
construit sa vie ne sont pas ses
propres qualités, ni la
reconnaissance des autres, mais la
compassion de Dieu. « Il agit comme
un homme humble, certain
seulement d’étre un pécheur ayant
besoin de miséricorde. Si le pharisien
ne demande rien parce qu’il a déja
tout, le publicain ne peut qu’implorer
la miséricorde de Dieu. Et C’est beau :
implorer la miséricorde de Dieu. En
se présentant “les mains vides”, le



coeur nu et en se reconnaissant
pécheur, le publicain nous montre a
tous la condition nécessaire pour
recevoir le pardon du Seigneur » .

L’attitude du publicain est tout le
contraire de celle du pharisien : il ne
se consideére pas comme juste et ne
méprise pas les autres, méme s’il
aurait peut-étre eu des raisons de le
faire, vu le traitement que lui
réservaient ses contemporains. Jésus
fait remarquer que « quand il
redescendit dans sa maison, c’est lui
qui était devenu un homme juste ».
D’une certaine maniere, la priére de
cet homme rappelle celle de la Vierge
Marie, sur laquelle Dieu s’est penché
précisément a cause de son humilité
(cf. Lc 1, 48). Elle nous apprendra a
suivre ce chemin afin que le
Seigneur puisse faire aussi de
grandes choses dans notre vie,
comme notre Mere 1'a chanté dans le
Magnificat.



M Catéchisme de ’Eglise Catholique,
n° 2559.

21 Alvaro del Portillo, Entretiens sur
le fondateur de I’'Opus Dei, n° 113.

B3] Missel romain, Priére
eucharistique I.

I Saint Josémaria, Chemin de Croix,
VIle station, n° 2.

Bl Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 71.

® Pape Francois, Audience générale,
1 juin 2016.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-
de-careme/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Samedi de la 3ème semaine de Carême

