
opusdei.org

Méditation : Samedi
après l'Epiphanie

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
baptême purifie nos péchés ;
Jean Baptiste conduit ses
disciples à Jésus ; amener les
âmes au Christ.

- Le baptême purifie nos péchés

- Jean Baptiste conduit ses disciples à
Jésus

- Amener les âmes au Christ

DANS L'ÉVANGILE d’aujourd’hui
nous voyons Jésus à Jérusalem, avec
ses disciples. « Et il baptisait » (Jn 3,
22). Le baptême, en tant que rite de



purification des péchés, étaient
préfiguré dans l’Ancien Testament au
moyen de certains signes : l’arche de
Noé, la traversée de la mer Rouge ou
du Jourdain… Jésus lui-même s’était
rendu à ce fleuve pour manifester sa
solidarité rédemptrice, même s’il
n’en avait nullement besoin. « Celui
qui n’a pas connu le péché, Dieu l’a
pour nous identifié au péché, afin
qu’en lui nous devenions justes de la
justice même de Dieu » (2 Co 5, 21).

Saint Paul fait le rapprochement
entre le baptême en Jésus et sa mort :
« Nous tous qui par le baptême avons
été unis au Christ Jésus, c’est à sa
mort que nous avons été unis par le
baptême » (Rm 6, 3). De facto, c’est
ainsi que l’art et la spiritualité
orientale le représentent : « L’icône
du baptême de Jésus montre l’eau
comme un tombeau liquide qui a la
forme d’une grotte sombre, qui à son
tour est la représentation
iconographique de l’Hadès, du



monde souterrain, de l’enfer. La
descente de Jésus dans ce tombeau
liquide, dans cet enfer qui
l’enveloppe complètement, est la
représentation de la descente aux
enfers » [1]. Nous aussi, nous
sommes invités à revivre ce baptême
dans la mort du Christ, à nous
charger de la croix chaque jour pour
ressusciter ensuite avec lui. Tel est le
sens de l’expiation qui purifie les
traces que le péché a laissées dans
notre vie.

Saint Josémaria nous rappelle que
nous ne devons pas nécessairement
chercher cette purification dans les
choses extraordinaires ; « La
pénitence, c’est l’accomplissement
exact de l’horaire que tu t’es fixé,
même si ton corps oppose de la
résistance ou si ton esprit prétend
s’évader dans des rêveries
chimériques. La pénitence consiste à
savoir concilier tes obligations
envers Dieu, envers les autres et



envers toi-même, en te montrant
exigeant envers toi-même pour
trouver du temps pour chaque chose.
Tu es pénitent lorsque tu te plies
amoureusement à ton plan de prière,
même si tu es épuisé, sans envie ou
froid. La pénitence, c’est traiter
toujours les autres avec la plus
grande charité, en commençant par
ton entourage. C’est apporter la plus
grande délicatesse à t’occuper de
ceux qui souffrent, des malades, de
ceux qui traversent une épreuve » 
[2].

« IL Y EUT une discussion entre les
disciples de Jean et un Juif au sujet
des bains de purification. Ils allèrent
trouver Jean et lui dirent : “Rabbi,
celui qui était avec toi de l’autre côté
du Jourdain, celui à qui tu as rendu
témoignage, le voilà qui baptise, et
tous vont à lui !” » (Jn 3, 25-26). Les



disciples de Jean sont soucieux en
voyant que son prestige déclinait à
mesure que la popularité de Jésus
grandissait, un souci bien
compréhensible compte tenu de
l’affection et de l’admiration qu’ils lui
vouaient. Tout à fait naturellement,
la comparaison entre les deux
baptêmes s’impose. Au fond, cette
question concerne la vraie identité
de Jean et de Jésus.

« Jean répondit : “Un homme ne peut
rien s’attribuer, sinon ce qui lui est
donné du Ciel. Vous-mêmes pouvez
témoigner que j’ai dit : Moi, je ne suis
pas le Christ, mais j’ai été envoyé
devant lui” » (Jn 3, 27-2 8). Jean
corrige le zèle de ses disciples en leur
rappelant ses enseignements, la
nature de sa mission. Il était, lui, la
voix qui annonce l’arrivée du Verbe,
comme l’ami de l’époux proclame sa
présence : « Celui à qui l’épouse
appartient, c’est l’époux ; quant à
l’ami de l’époux, il se tient là, il



entend la voix de l’époux, et il en est
tout joyeux. Telle est ma joie : elle est
parfaite » (Jn 3, 29).

« Jean a été un grand éducateur de
ses disciples, car il les a conduits à la
rencontre de Jésus, auquel il a rendu
témoignage. Il ne s’est pas exalté, il
n’a pas voulu que ses disciples soient
liés à lui. Et pourtant, Jean était un
grand prophète, et sa renommée
était très grande. Quand Jésus est
venu, il s’est retourné pour le
montrer : “ Voici venir derrière moi
celui qui est plus fort que moi … Je
vous ai baptisés avec de l’eau ; lui
vous baptisera dans l’Esprit
Saint” (Mc 1, 7-8). Le véritable
éducateur ne lie pas les gens à lui-
même, il n’est pas possessif. Il veut
que son fils, ou son disciple,
apprenne à connaître la vérité et
entre dans une relation personnelle
avec elle. L’éducateur accomplit son
devoir en profondeur, maintient une
présence attentive et fidèle ; mais son



objectif est que l’élève écoute la voix
de la vérité qui parle à son cœur et la
suive dans un parcours personnel » 
[3].

L’ÉVANGILE d’aujourd’hui se termine
par une affirmation tranchante de
saint Jean Baptiste, devenue une
devise pour les chrétiens tout au long
de l’histoire : « Lui, il faut qu’il
grandisse ; et moi, que je diminue
» (Jn 3, 30). Si la cause du péché
originel fut l’orgueil d’Adam et d’Ève,
Jésus-Christ nous a rachetés en
acceptant avec humilité la volonté du
Père. Son exemple est la voie pour
notre parcours terrestre et la devise
de Jean Baptiste est une manière
concrète de mettre en pratique
l’aspiration que saint Paul révèle : «
Je vis, mais ce n’est plus moi, c’est le
Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20).



Saint Josémaria a fait sienne cette
attitude, c’est pourquoi il répétait
souvent que son lot était de se cacher
et de disparaître, que Jésus seul
devait briller. « Depuis que je me suis
décidé à écouter la voix de Dieu, en
ayant les premiers signes de l’amour
de Jésus, j’ai ressenti dans mon âme
le besoin de me cacher et de
disparaître, de vivre cet illum oportet
crescere, me autem minui (Jn 3:30) ; il
est bon que la gloire du Seigneur
augmente, et que moi, on ne me voie
pas » [4]. « C’est la règle de sainteté :
notre humiliation, pour que le
Seigneur grandisse […]. La différence
entre les héros et les saints est le
témoignage, l’imitation de Jésus-
Christ. Suivre le chemin de Jésus-
Christ, le chemin de la croix.
Beaucoup de saints ont fini si
humblement. Les grands saints ! […]
Et c’est aussi le chemin de notre
sainteté. Si nous ne nous permettons
pas que notre cœur se convertisse en
suivant le chemin de Jésus — en



portant la croix tous les jours, la
croix ordinaire, la simple croix — et
de laisser Jésus grandir, si nous ne
suivons pas ce chemin, nous ne
serons pas des saints. Mais si nous
allons dans cette direction, nous
témoignerons tous de Jésus-Christ » 
[5].

Au début d’une nouvelle année, nous
demandons au Seigneur de nous
aider à aller de l’avant sur le chemin
du service et de l’humilité, grâce à
une conversion pour imiter le Christ.
La Vierge Marie a dit d’elle-même
que le Seigneur s’était penché sur
son humble servante. Demandons-lui
de nous aider à faire grandir le Christ
en nous, en récitant la prière de la
messe d’aujourd’hui : « Accorde-
nous, par ta grâce, de ressembler à
celui en qui notre nature s’est unie à
la tienne » [6]



[1]. Benoît XVI, Jésus de Nazareth,
Parole et silence, Paris, 2012.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu

[3]. Saint Josémaria, Lettre 29
décembre 1947, n° 16.

[4]. Ibid.

[5]. Pape François, Homélie, 9 mai
2014.

[6]. Messe du 9 janvier, Prière.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-samedi-apres-epiphanie/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-apres-epiphanie/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-apres-epiphanie/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-samedi-apres-epiphanie/

	Méditation : Samedi après l'Epiphanie

