
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la 5ème
Semaine de Pâques

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
demeurer près de Jésus grâce à
la prière ; sa Parole nous
transforme ; les fruits de notre
union à la vigne.

- Demeurer près de Jésus grâce à la
prière

- Sa Parole nous transforme

- Les fruits de notre union à la vigne

PENDANT LA PÉRIODE allant de
Pâques à la Pentecôte, la liturgie



nous rapporte des propos que, sur le
moment, les apôtres n’ont pas
compris dans toute leur profondeur,
puisque le Paraclet n’avait pas
encore été envoyé. Pensons, par
exemple, à l’allégorie de la vigne et
les sarments : « De même que le
sarment ne peut pas porter de fruit
par lui-même s’il ne demeure pas sur
la vigne, de même vous non plus, si
vous ne demeurez pas en moi » (Jn
15, 4).

« Jésus est la vigne, et à travers lui,
comme la sève dans l’arbre, l’amour
même de Dieu, l’Esprit Saint, est
transmis aux sarments. […] Les
sarments ne sont pas autosuffisants,
mais dépendent totalement de la
vigne, dans laquelle se trouve la
source de leur vie. Il en va de même
pour nous chrétiens. Implantés par
le baptême dans le Christ, nous avons
reçu gratuitement de lui le don de la
vie nouvelle ; et nous pouvons rester
en communion vitale avec le Christ.



Il faut demeurer fidèles au baptême,
et grandir dans l’amitié avec le
Seigneur par la prière, la prière de
tous les jours, l’écoute et la docilité à
sa Parole — lire l’Évangile —,
participer aux sacrements,
spécialement à l’Eucharistie et à la
Réconciliation » [1].

La prière mentale, qui cherche à
nous faire sortir de l’anonymat pour
construire une relation intime et
personnelle avec Jésus, est
indispensable pour se nourrir de la
vigne. Quel grand besoin avons-nous
de ces minutes de silence, de
solitude, d’un regard sans hâte sur
Jésus, soit dans le tabernacle, soit au
fond du cœur, à l’endroit où nous
nous trouvons ! « Suivre le Christ :
voilà le secret. L’accompagner de si
près que nous vivions avec lui,
comme ses douze premiers apôtres ;
de si près que nous nous identifiions
à lui. […] Le Seigneur se reflète en
notre conduite comme dans un



miroir. Si le miroir est tel qu’il doit
être, il conservera le visage très
aimable de notre Sauveur sans le
défigurer, sans le caricaturer : et les
autres pourront l’admirer, le suivre »
[2].

« MAIS VOUS, déjà vous voici purifiés
grâce à la parole que je vous ai dite.
Demeurez en moi, comme moi en
vous » (Jn 15, 3-4). Le dialogue
personnel avec lui permet au Christ
d’entrer dans nos circonstances
concrètes et d’éclairer notre univers.
« À travers la prière, la Parole de
Dieu vient habiter en nous et nous
habitons en elle. La Parole inspire de
bonnes intentions et soutient
l’action ; elle nous donne la force, elle
nous donne la sérénité, et même
quand elle nous met en crise, elle
nous apporte la paix. Dans les
journées “mauvaises” et confuses,



elle assure à notre cœur un noyau de
confiance et d’amour qui le protège
des attaques du malin » [3].

Nous avons besoin que les paroles du
Seigneur nous réconfortent, qu’elles
allument en nous la conviction que
nous sommes ses sarments. Lui nous
aide tellement que, au milieu des
difficultés, sa présence peut rassurer
notre âme. Or, les bonnes nouvelles,
nous voulons aussi les partager avec
Jésus, en élevant nos yeux vers le
ciel, dans une attitude
reconnaissante. « Les difficultés et
les contrariétés, disait saint
Josémaria, disparaissent dès que
nous nous approchons de Dieu dans
la prière. Allons parler humblement
et franchement avec Jésus, en
gardant à l’esprit que celui qui
s’adresse à lui avec simplicité peut y
aller avec confiance, et aussitôt la
lumière viendra, et la paix, la
sérénité et la joie suivront » [4].



« La Parole de Dieu, imprégnée de
l’Esprit Saint, lorsqu’elle est reçue
avec un cœur ouvert, ne laisse pas
les choses telles qu’elles étaient
auparavant, elle change toujours
quelque chose. Et c’est là la grâce et
la force de la Parole de Dieu » [5].
Garder les paroles du Christ signifie
les garder dans son cœur, les faire
siennes et s’ouvrir pour qu’elles
transforment petit à petit notre
existence. En définitive, elles nous
élaguent progressivement pour
générer une vie nouvelle, comme le
Seigneur l’a dit : « Moi, je suis la vraie
vigne, et mon Père est le vigneron.
[…] Tout sarment qui porte du fruit, il
le purifie en le taillant, pour qu’il en
porte davantage » (Jn 15, 1-2).

LE SEIGNEUR poursuit son discours.
Il souhaite que nous gardions ses
paroles, il veut que d’abondants



fruits jaillissent de notre union à lui.
« Si vous demeurez en moi, et que
mes paroles demeurent en vous,
demandez tout ce que vous voulez, et
cela se réalisera pour vous. Ce qui
fait la gloire de mon Père, c’est que
vous portiez beaucoup de fruit et que
vous soyez pour moi des disciples
» (Jn 15, 7-8). « Demeurant unis au
Christ, dit saint Augustin, que
peuvent-ils vouloir d’autre que ce qui
est conforme au Christ ? […]. En
demeurant en lui et en gardant ses
paroles en nous, nous demanderons
tout ce que nous désirons, et tout
nous sera accordé. Car si nous
n’obtenons pas ce que nous
demandons, c’est que nous ne
demandons pas ce qui demeure en
lui et ce qui est contenu dans ses
paroles » [6].

Celui qui demeure uni à la vigne,
celui qui demande avec assurance,
celui qui rêve de garder dans son
âme chaque geste du Sauveur,



devient quelqu’un d’où coule la vie
de Dieu. Il en va autrement des
récoltes de la vie intérieure que de
celles de la vie naturelle, leur unité
de mesure étant l’amour. La foi nous
porte au-delà de ce que nous avons
imaginé, nous amène à vivre de la
vie divine. Quel plus grand fruit
pourrions-nous désirer ? Si Dieu le
veut, nous verrons peut-être qu’il en
va de même pour d’autres personnes,
de nouveaux sarments, quand il le
voudra. Saint Josémaria disait : «
Vous devez être, je le répète, un
collyre et une force pour les autres,
vous devez être conscients que le
Seigneur a dit : Sine me, nihil potestis
facere, sans moi vous ne pouvez rien
faire. Mais, avec lui, nous sommes
tout-puissants et nous disons avec
l’Apôtre : Omnia possum in eo qui
me confortat, je peux tout en celui
qui me rend fort » [7].

En réalité, tous « les fruits de cette
union profonde avec Jésus sont



merveilleux : toute notre personne
est transformée par la grâce de
l’Esprit : âme, intelligence, volonté,
sentiments, et aussi le corps, car nous
sommes une unité d’esprit et de
corps. Nous recevons une nouvelle
façon d’être, la vie du Christ devient
la nôtre : nous pouvons penser
comme lui, agir comme lui, voir le
monde et les choses avec les yeux de
Jésus. Par conséquent, nous pouvons
aimer nos frères, à commencer par
les plus pauvres et ceux qui
souffrent, comme il l’a fait, lui, et les
aimer avec son cœur et porter ainsi
dans le monde des fruits de bonté, de
charité et de paix » [8]. Comme
Sainte Marie, qui gardait les paroles
du Seigneur dans son cœur, nous
souhaitons qu’elles demeurent aussi
dans le nôtre.



[1]. Pape François, Regina Cœli, 3 mai
2015.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
299.

[3]. Pape François, Audience
générale, 27 janvier 2021.

[4]. Saint Josémaria, Lettres 2, 54b.

[5]. Ibid.

[6]. Saint Augustin, Commentaire sur
l’Évangile selon saint Jean, 81, 4.

[7]. Saint Josémaria, Lettres 27, n° 17.

[8]. Pape François, Regina Cœli, 3 mai
2015.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-mercredi-de-la-5eme-
semaine-de-paques/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mercredi-de-la-5eme-semaine-de-paques/

	Méditation : Mercredi de la 5ème Semaine de Pâques

