
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 11ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
courage de reconnaître le mal
commis ; chercher la justice de
Dieu ; la joie de toute
conversion.

- Le courage de reconnaître le mal
commis

- Chercher la justice de Dieu

- La joie de toute conversion



« QUAND Acab apprit que Naboth
était mort, il se rendit à la vigne de
Naboth et en prit possession » (1 R
21, 16). Alors Dieu envoie le prophète
Élie pour montrer au roi la gravité de
son crime : « Tu as commis un
meurtre, et maintenant tu prends
possession. C’est pourquoi, ainsi
parle le Seigneur : “À l’endroit même
où les chiens ont lapé le sang de
Naboth, les chiens laperont ton sang
à toi aussi” ». Acab dit à Élie : « Tu
m’as donc retrouvé, toi, mon
ennemi !” » (1 R 21, 19-20). Dans un
premier temps, Acab réagit à peine,
et considère la dénonciation du
prophète comme une affaire
personnelle. Mais Élie remet
immédiatement les choses à leur
place : « Oui, je t’ai retrouvé. Puisque
tu t’es déshonoré en faisant ce qui est
mal aux yeux du Seigneur ». Et le mal
que toi et ta femme avez fait
entraînera le malheur sur toi et sur
toute ta famille (cf. 1 R 21, 21-24).



Acab reconnut la voix du Seigneur
dans ces paroles du prophète, aussi «
déchira-t-il ses habits, se couvrit le
corps d’une toile à sac – un vêtement
de pénitence – ; et il jeûnait, il gardait
la toile à sac pour dormir, et il
marchait lentement » (1 R 21, 27).
Comme cette tristesse est différente
de celle qui l’avait conduit à faire le
mal auparavant ! La sienne est une
bonne tristesse, qui montre le
repentir, une bonne volonté, qui plaît
à Dieu et lui permet de montrer sa
miséricorde : « Tu vois comment
Acab s’est humilié devant moi !
Puisqu’il s’est humilié devant moi, je
ne ferai pas venir le malheur de son
vivant » (1 Rois 21, 29).

Il est émouvant de voir la patience
avec laquelle Dieu intervient dans la
vie de ce roi, pleine de rencontres et
de malentendus. Nous voyons
comment Dieu respecte la liberté des
hommes, et comment nos actions ont
des répercussions, pour le meilleur



ou pour le pire, sur la manière dont
nous façonnons notre vie, sur les
personnes qui nous entourent et sur
le monde. « Le jugement de la
conscience pousse à assumer la
responsabilité du bien accompli et du
mal commis : si l’homme commet le
mal, le juste jugement de sa
conscience demeure en lui témoin de
la vérité universelle du bien, comme
de la malice de son choix particulier.
Mais le verdict de la conscience
demeure aussi en lui comme un gage
d’espérance et de miséricorde : tout
en dénonçant le mal commis, il
rappelle également le pardon à
demander, le bien à faire et la vertu
à rechercher toujours, avec la grâce
de Dieu » [1].

« VOUS avez appris qu’il a été dit : Tu
aimeras ton prochain et tu haïras ton
ennemi. Eh bien ! moi, je vous dis :



Aimez vos ennemis, et priez pour
ceux qui vous persécutent, afin d’être
vraiment les fils de votre Père qui est
aux cieux ; car il fait lever son soleil
sur les méchants et sur les bons, il
fait tomber la pluie sur les justes et
sur les injustes » (Mt 5, 43-45). Jésus
nous encourage à apprendre de la
miséricorde de Dieu, que nous
découvrons dans l’épisode de la
vigne de Naboth et dans tant d’autres
passages de l’Écriture. Dieu n’oublie
jamais l’homme, quelle que soit
l’ampleur de sa culpabilité ; il
cherche toujours la conversion de
ceux qui se trompent, ce qui est la
meilleure façon de rétablir une
justice supérieure. De plus, il nous
encourage à coopérer avec lui dans
cette tâche, qui nécessite souvent un
changement de mentalité de notre
part.

« Je pense à ceux qui sont enfermés
en prison. Jésus ne les a pas oubliés.
En plaçant la visite aux prisonniers



parmi les œuvres de miséricorde, il a
voulu nous inviter, avant tout, à ne
pas nous ériger en juges de
quiconque. Le chrétien est appelé à
prendre soin de l’autre, afin que
celui qui a commis une erreur
comprenne le mal commis et
revienne à la raison […]. Chacun a
besoin de proximité et de tendresse,
car la miséricorde de Dieu fait des
merveilles. Combien de larmes j’ai vu
couler sur les joues de prisonniers
qui n’avaient peut-être jamais pleuré
de leur vie, et ce uniquement parce
qu’ils se sentaient accueillis et aimés
» [2].

Nous sommes appelés à voir le Christ
également dans ceux qui ont été
considérés comme des débiteurs
selon la justice humaine. Saint
Josémaria, en considérant le
commandement de notre Seigneur
de le trouver dans les affamés, les
assoiffés et les prisonniers, a
commenté que jusqu’à ce que cela



arrive, « tu vis très loin de Dieu avec
ta fausse piété ; bien que tu pries
beaucoup » [3]. Atteindre cette justice
supérieure de Dieu, qui aspire à la
conversion de tous parce qu’il aime
tous, commence par notre propre
conversion. C’est en nous-mêmes
que, poussés par la grâce, nous
pouvons commencer cette grande
réconciliation.

DÉSIRER, avec notre Père Dieu, la
conversion de ceux qui ont commis
le mal, ne s’oppose pas au désir que
justice soit faite. Nous voulons que le
mal disparaisse et que ses
conséquences soient annulées, afin
que la justice soit rétablie, mais sans
détruire la personne qui l’a commis.
Nous suivons la logique de Dieu, qui
ne veut pas « la mort du méchant,
mais bien plutôt qu’il se détourne de
sa conduite et qu’il vive » (Ez 33,11).



Motivés par cet exemple, « nous
devons comprendre tous les
hommes, vivre en harmonie avec
tous, les excuser tous, et pardonner à
tous. Bien sûr, nous ne dirons pas
que l’offense à Dieu n’est pas une
offense ; nous n’appellerons pas juste
ce qui est injuste, ni bien ce qui est
mal. Nous ne répondrons pas au mal
par un autre mal, mais par une
doctrine claire et par des actions
droites, noyant ainsi le mal dans une
abondance de bien » [4].

Il n’est pas contraire à la miséricorde
de punir le mal commis, ce qui
favorise la conversion de ceux qui
font le mal. Ce qui s’oppose
proprement à la miséricorde, c’est
l’envie, cette tristesse pour le bien
d’autrui qui révèle la mesquinerie du
cœur. Dieu veut que nous nous
réjouissions de la conversion du
pécheur, comme le berger se réjouit
quand il retrouve la brebis perdue
(cf. Lc 15, 4-7), ou le père au retour



du fils prodigue (cf. Lc 15, 11-31).
Comme il est merveilleux de partager
la joie de Dieu à chaque petit geste de
conversion, le nôtre ou celui de ceux
qui nous entourent ! « Toi, mon
enfant, tu es toujours avec moi, et
tout ce qui est à moi est à toi » (Lc 15,
31).

« Vous donc, vous serez parfaits
comme votre Père céleste est parfait
» (Mt 5, 48), nous dit Jésus
aujourd’hui dans l’Évangile. Marie,
qui est la Miroir de la justice et la
Mère de la miséricorde, nous aidera
à avoir toujours un grand cœur,
capable de compassion et de
guérison, afin qu’il ressemble de plus
en plus à la perfection du cœur de
Dieu.

[1]. Saint Jean Paul II, Veritatis
splendor, n° 61.



[2]. Pape François, Audience générale,
9 novembre 2016.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 744.

[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 182.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-mardi-de-la-11eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mardi-de-la-11eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mardi-de-la-11eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mardi-de-la-11eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-mardi-de-la-11eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 11ème semaine du Temps Ordinaire

