
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 26ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le piège de
l’orgueil ; apprécier les qualités
des autres ; se connaitre soi-
même.

- Le piège de l’orgueil

- Apprécier les qualités des autres

- Se connaitre soi-même



« CELUI qui accueille en mon nom
cet enfant, il m’accueille, moi. Et
celui qui m’accueille accueille celui
qui m’a envoyé », a dit Jésus. Et il a
poursuivi : « Le plus petit d’entre
vous tous, c’est celui-là qui est grand
» (Lc 9, 48). Ces paroles ont
probablement suscité la surprise
parmi ses disciples, qui étaient
engagés dans une discussion pour
savoir qui était le plus important.
Apparemment, il ne s’agissait pas
d’une conversation ponctuelle sur ce
sujet, mais d’une conversation qui
durait depuis un certain temps dans
le dos de Jésus. C’est pourquoi
l’évangéliste, avant de nous
rapporter la réponse du Seigneur, dit
qu’il l’a fait « sachant quelle
discussion occupait leur cœur » (Lc 9,
47). Soudain, au milieu d’un dialogue
d’adultes en quête de gloire
personnelle, l’image d’un enfant leur
permet de contempler clairement ce
que le Maître attendait de chacun
d’eux.



Les disciples, au milieu de leur
discussion animée, avaient peut-être
perdu Jésus de vue. En revanche, un
enfant sans prétention a réussi à se
glisser dans la foule et à attirer
l’attention du Seigneur. Dans cette
scène, la puissance de l’humilité est
démontrée de façon graphique :
lorsque nous sommes sincèrement
convaincus de notre petitesse, alors
nous trouvons Dieu dans les choses
les plus ordinaires. En revanche, si
nous nous laissons entraîner par les
pensées que l’orgueil nous propose,
nous finissons par nous accorder une
importance excessive et par nous
enfermer dans des labyrinthes sans
issue. La Sainte Écriture nous montre
que même ceux qui deviendront plus
tard les piliers de l’Église peuvent
tomber dans ce piège.

« Sans humilité, nous ne trouverons
jamais Dieu : nous ne trouverons que
nous-mêmes. Parce que la personne
qui manque d’humilité n’a pas



d’horizons devant elle, elle n’a qu’un
miroir : elle se regarde. Demandons
au Seigneur de briser le miroir et de
pouvoir regarder au-delà, vers
l’horizon, là où il se trouve » [1].

IMMÉDIATEMENT après que Jésus a
parlé à ses disciples de l’importance
de devenir comme des enfants, Jean
confesse avec simplicité : « Maître,
nous avons vu quelqu’un expulser
des démons en ton nom ; nous l’en
avons empêché, car il ne marche pas
à ta suite avec nous » (Lc 9, 49). Il
semble que les apôtres considéraient
leur propre vocation comme un
privilège qui les plaçait au-dessus des
autres, comme quelque chose qui les
séparait des autres. Il s’agit là encore
de la tentation de l’orgueil, qui nous
pousse à mettre l’accent sur nos
propres talents, en les considérant
comme quelque chose de mérité, au



lieu de regarder nos dons et ceux des
autres avec gratitude. Cette voie
conduit souvent rapidement à l’envie
et obscurcit notre vision des gens.

« Jésus lui répondit : “Ne l’en
empêchez pas : qui n’est pas contre
vous est pour vous” » (Lc 9, 50). Juste
après, le Seigneur change leurs
coordonnées pour les faire entrer
dans celles de Dieu ; pour lui, il n’y a
pas de distinction entre amis et
ennemis, mais seulement le désir que
tous participent avec leurs propres
talents à la transmission de
l’Évangile. Au lieu de nous laisser
pousser par la tendance à se
refermer, le Christ veut toujours que
nous nous ouvrions davantage, afin
que nous puissions tous participer à
ses dons. « Un point essentiel sur
lequel Dieu et l’homme diffèrent est
l’orgueil : en Dieu il n’y a pas
d’orgueil, parce qu’il est plénitude
totale et qu’il est totalement prêt à
aimer et à donner la vie ; mais en



nous, les hommes, l’orgueil est
profondément enraciné et nécessite
une vigilance et une purification
constantes » [2].

La véritable humilité nous aide à
nous ouvrir à ceux qui nous
entourent, à nous mettre à leur
service et à nous réjouir de leurs
joies ; l’humilité nous amène à
considérer tout don de Dieu — en
particulier une vocation dans
l’Église, comme l’appel à l’Opus Dei
— comme un don destiné à enrichir
tout le monde. « Se donner
sincèrement aux autres est d’une
telle efficacité que Dieu accorde en
retour une humilité pleine de joie » 
[3], dit saint Josémaria. C’est pourquoi,
si jamais la tristesse s’installe ou si
nous nous rendons compte que,
comme les apôtres, nous avons perdu
Jésus de vue, une mesure simple
pour retrouver notre enthousiasme
peut être de nous demander : Qui
puis-je servir ? Qui a besoin



aujourd’hui de mon aide et des dons
que Dieu m’a donnés ?

LA VERTU de l’humilité nous conduit
à une connaissance saine et réaliste
de nous-mêmes, à nous accepter avec
nos lumières et nos ombres. Être
humble signifie être conscient de
notre position entre le ciel et la terre,
de la réalité du péché et de la grâce,
du poids du passé et de l’espérance
de l’avenir. C’est pourquoi, comme
l’enseignait saint Josémaria,
l’humilité nous permet de découvrir
les aspects positifs et négatifs de
notre vie, nous remplissant de
gratitude et du désir de nous
améliorer : « L’expérience de votre
faiblesse, les échecs qui
accompagnent tout effort humain,
vous donneront plus de réalisme,
plus d’humilité, plus de
compréhension envers les autres » [4].



Comme cet enfant qui, dans sa
simplicité, a attiré l’attention du
Christ, chaque fois que nous
cherchons le Seigneur de manière
authentique, nous ressentons la joie
de celui qui se sent accueilli tel qu’il
est. Nous réalisons que la confiance
de savoir que nous sommes aimés
par Jésus est la meilleure base pour
changer nos vies : « Devenez mes
disciples, car je suis doux et humble
de cœur » (Mt 11, 29).

Le chant du Magnificat exprime
profondément la joie que nous
procure l’humilité : « Mon âme exalte
le Seigneur, exulte mon esprit en
Dieu, mon Sauveur ! Il s’est penché
sur son humble servante ; désormais
tous les âges me diront
bienheureuse. Le Puissant fit pour
moi des merveilles » (Lc 1, 46-49).
Nous pouvons demander à notre
Mère de nous obtenir cette humilité
afin que Dieu puisse accomplir ses
grandes œuvres dans notre vie.



[1]. Pape François, Audience générale,
22 décembre 2021.

[2]. Benoît XVI, Angélus, 23 septembre
2012.

[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 591.

[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 49.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-lundi-de-la-26eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-26eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-26eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-26eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-26eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 26ème semaine du Temps Ordinaire

