
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 21ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : transmettre la
foi par l’exemple ; quand le
formalisme surgit ; la sainteté
est flexible.

- Transmettre la foi par l’exemple.

- Quand le formalisme surgit.

- La sainteté est flexible



LES SCRIBES et les pharisiens étaient
connus pour être des croyants zélés
respectueux de la Loi. Cependant,
certains d’entre eux se contentaient
de prêcher aux autres, sans mettre
en pratique ce qu’ils enseignaient.
C’est pourquoi Jésus, à plusieurs
reprises, a souligné leur hypocrisie,
avec un reproche douloureux pour
les âmes, désireux de les faire
changer d’attitude : « Malheureux
êtes-vous, scribes et pharisiens
hypocrites, parce que vous fermez à
clé le royaume des Cieux devant les
hommes ; vous-mêmes, en effet, n’y
entrez pas, et vous ne laissez pas
entrer ceux qui veulent entrer ! » (Mt
23, 13).

Dans un certain sens, chaque
chrétien a en commun avec les
scribes et les pharisiens la mission
d’enseigner, c’est-à-dire de
transmettre la foi au sein de sa
propre famille et parmi ses amis. Au
sens large, nous sommes tous, d’une



certaine manière, des leaders ; on
attend de nous que nous soyons
capables de guider les autres avec
sensibilité et dans le plein respect de
leur liberté. Et cela implique, avant
tout, d’offrir un témoignage
cohérent. « Les paroles ont du
pouvoir lorsqu’elles sont
accompagnées d’actes » [1], enseignait
saint Antoine de Padoue. Le chrétien
est appelé à « faire de sa vie
quotidienne un témoignage de foi,
d’espérance et de charité, un
témoignage normal et simple, qui n’a
pas besoin de manifestations
voyantes. Il mettra ainsi en relief, par
la cohérence de sa vie, la présence
constante de l’Église dans le monde,
puisque tous les catholiques sont
eux-mêmes l’Église car ils sont de
plein droit membres de l’unique
peuple de Dieu » [2].

Transmettre la foi par l’exemple ne
signifie pas que les chrétiens doivent
être parfaits. Les personnes qui nous



entourent sont probablement
conscientes de certains de nos
défauts, des incohérences petites ou
grandes entre ce que nous
prétendons enseigner et ce que nous
sommes réellement. Mais l’essentiel
n’est pas de mener une vie sans
faille, car c’est impossible. En fait, ces
incohérences, lorsqu’elles sont
reconnues avec humilité et
combattues avec effort et grâce à
Dieu, peuvent éclairer les personnes
qui nous entourent : elles se rendent
compte que l’idéal chrétien ne
consiste pas à être parfait, mais à
s’efforcer de ressembler de plus en
plus au Christ. C’est pourquoi, même
avec ce défaut, les autres peuvent
voir qu’il est possible d’être proche
de Dieu, parce qu’il ne met aucun
obstacle à son amour. En effet, la
sainteté n’est pas quelque chose que
l’on atteint du jour au lendemain,
mais c’est un voyage qui dure toute
la vie.



« MALHEUREUX êtes-vous, scribes et
pharisiens hypocrites, parce que
vous payez la dîme sur la menthe, le
fenouil et le cumin, mais vous avez
négligé ce qui est le plus important
dans la Loi : la justice, la miséricorde
et la fidélité. Voilà ce qu’il fallait
pratiquer sans négliger le reste » (Mt
23, 23). Jésus dénonce ceux qui
accordent trop d’importance aux
choses accessoires et perdent de vue
l’essentiel. En effet, certains scribes
et pharisiens s’étaient approprié de
nombreux préceptes humains qui
n’avaient rien à voir avec la loi
divine. Cela les a conduits à former
une casuistique détaillée de ce qui
pouvait être fait et de ce qui ne
pouvait pas l’être. Cette façon d’agir
révélait un certain orgueil et une
certaine suffisance : ils pensaient
sans doute que pour obtenir la vie
éternelle, il suffirait de suivre ces
prescriptions. Ils oubliaient que le



salut n’est pas quelque chose que
nous pouvons mériter humainement
par nos actions, mais qu’il est
toujours un don de Dieu.

Le problème que Jésus met en
évidence n’est pas tant l’existence de
ces préceptes humains, car ils ont pu
avoir leur sens, mais le fait que
l’essentiel, la Loi donnée par Dieu,
est négligé. Certains membres de
l’autorité juive observaient
parfaitement les règles établies par
eux-mêmes, mais ils négligeaient de
vivre la justice, la charité et la
miséricorde envers leurs frères.
L’amour de Dieu et l’amour des
autres sont passés au second plan :
l’important était d’appliquer à la
lettre les dispositions de la Loi.

Cette attitude de certains pharisiens
et scribes peut également être
présente aujourd’hui. « Chez
certains, il y a un soin ostentatoire de
la liturgie, de la doctrine et du



prestige de l’Église, mais ils ne se
préoccupent pas de l’insertion réelle
de l’Évangile dans le peuple fidèle de
Dieu et dans les besoins concrets de
l’histoire » [3]. Nous pouvons
demander au Seigneur, avant tout,
de savoir comment vivre sa loi avec
le cœur, en désirant lui plaire dans
ce que nous faisons. « Rends à Dieu
“toute” gloire. — Avec l’aide de la
grâce, que ta volonté “purge”
chacune de tes actions afin qu’il n’y
reste rien qui sente l’orgueil humain,
la complaisance pour ton “moi” » [4].
C’est ainsi que nous pouvons
transmettre une loi qui n’est pas
autoréférentielle ou basée
uniquement sur des pratiques
extérieures, mais qui recherche
avant tout le bien authentique des
autres : « L’Évangile répond aux
besoins les plus profonds des
personnes, parce que nous sommes
tous créés pour ce que l’Évangile
nous propose : l’amitié avec Jésus et
l’amour fraternel [5].



DANS LES ANNÉES 1960, un grand
nombre d’étudiants habitaient Villa
Tevere, qui abritait à l’époque le
Collège romain de la Sainte-Croix, où
de nombreux membres de l’Œuvre
ont reçu une formation. Un jour, on
leur a été demandé de ne pas
s’asseoir sur les coffres décoratifs
près de la salle à manger pour ne pas
les abîmer. Quelques jours plus tard,
lorsqu’ils arrivèrent dans cette partie
de la maison, ils trouvèrent saint
Josémaria assis sur l’un des coffres
qu’il tapait du talon en les regardant
d’un air amusé. Il leur expliqua que
cet avertissement avait été donné
comme un détail concret pour vivre
dans la pauvreté parce qu’ils étaient
nombreux dans la maison, mais qu’il
n’y avait rien de mal à s’asseoir de
temps en temps sur un coffre si l’on
en avait envie. Et il concluait : « Nous
ne sommes pas pointilleux sur la
pauvreté, ni sur l’ordre, ni sur les



petites choses, mes enfants, nous
faisons tout pour l’amour de Dieu ! » 
[6]

Parfois la méticulosité, même dans
les choses qui concernent la vie
spirituelle, peut chercher à apaiser la
conscience plutôt qu’à plaire à Dieu.
Il est alors facile que nos rapports
avec le Seigneur deviennent une
formalité. C’est pourquoi saint
Josémaria disait que «La sainteté est
flexible comme des muscles bien
déliés. Celui qui veut devenir saint
s’arrange, tandis qu’il fait une chose
qui le mortifie, pour ne pas faire —
dans la mesure où Dieu n’en est pas
offensé — une autre chose qui lui
coûte tout autant, et il rend grâces à
Dieu pour cette latitude. Si nous
procédions autrement, nous
risquerions de devenir de ces
chrétiens raides, sans vie, semblables
à des marionnettes.



Or la sainteté n’a pas la rigidité du
carton : elle sait sourire, céder,
attendre. Elle est vivante : vivante
d’une vie surnaturelle.» [7].

Saint François de Sales, très tôt dans
sa correspondance avec la future
sainte Jeanne de Chantal, la mettait
en garde contre le possible manque
de liberté d’enfant de Dieu dans
lequel elle pourrait glisser, même à
travers ses désirs de vie chrétienne. «
Une âme qui s’est attachée à
l’exercice de la méditation,
interrompez-la, et vous la verrez
sortir chagrine, inquiète et étonnée.
Une âme vraiment libre sortira avec
un visage égal et un cœur
bienveillant pour l’importun qui l’a
dérangée, car c’est tout un, ou de
servir Dieu en méditant, ou de Le
servir en supportant le prochain ;
l’un et l’autre sont la volonté de Dieu,
mais le support du prochain est
nécessaire en ce moment » [8]. Nous
pouvons demander à la Vierge Marie



de nous aider à traiter son Fils avec
un cœur libre de tout formalisme et
plein d’un amour authentique et
simple.

[1]. Saint Antoine de Padoue, Sermons
I, 226.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 53.

[3]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 95.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 784.

[5]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 265.

[6]. De saint Josémaria, cité dans Pilar
Urbano, Josémaria, le saint de
l’ordinaire. Le Laurier. Paris 2016.

[7]. Saint Josémaria, Forge, n° 156.



[8]. Saint François de Sales, Lettre à la
baronne de Chantal, 14 octobre 1604.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-lundi-de-la-21eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 21ème semaine du Temps Ordinaire

