
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 23ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le formalisme
de certains pharisiens ; droiture
d’intention ; priorité de la
personne.

- Le formalisme de certains
pharisiens

- Droiture d’intention

- Priorité de la personne



« UN AUTRE JOUR DE SABBAT, Jésus
était entré dans la synagogue et
enseignait. Il y avait là un homme
dont la main droite était desséchée.
Les scribes et les pharisiens
observaient Jésus pour voir s’il ferait
une guérison le jour du sabbat ; ils
auraient ainsi un motif pour
l’accuser » (Lc 6, 6-7). Cette scène de
l’Évangile met en lumière la raison
pour laquelle certaines autorités
juives suivent Jésus. Ils ne
s’intéressent pas à ses
enseignements, et ne se réjouissent
pas non plus d’être témoins d’un
miracle. Au contraire, ils cherchent le
prétexte parfait pour pouvoir le
discréditer. « Ô Pharisiens ! dit saint
Cyrille d’Alexandrie, Vous voyez celui
qui fait des choses prodigieuses et
guérit les malades en vertu d’une
puissance supérieure, et vous
projetez sa mort par envie » [1].

Ceux qui jugent le Seigneur dans
cette scène montrent qu’ils ne se



soucient pas de l’homme à la main
desséchée. Leur priorité n’est pas de
compatir à la maladie de cette
personne et, si possible, de la libérer,
mais leur unique souci est la stricte
observance de la loi du sabbat ; ils ne
pensent qu’à accuser celui qui ne l’a
pas observée, en l’occurrence Jésus,
l’auteur lui-même de la loi. Avec leur
formalisme, ces pharisiens « ne
laissent aucune place à la grâce de
Dieu » et s’arrêtent « en eux-mêmes,
dans leurs peines, dans leurs
ressentiments », ne pouvant ainsi «
apporter le salut, car ils lui ferment
la porte » [2].

Au fond, ces personnes ont
transformé le large chemin de la
miséricorde de Dieu en un chemin
étroit de légalisme ; au lieu d’être
une aide encourageante sur ce
chemin, elles sont un obstacle ; là où
il y a des gens, elles ne voient que des
déviations par rapport à la norme.
Saint Josémaria nous met en garde



contre cette façon de juger les
autres : « Nous ne pouvons pas
proposer de formules préfabriquées,
ni de méthodes ou de règlements
rigides, pour rapprocher les âmes du
Christ. La rencontre de Dieu avec
chaque personne est ineffable et
irremplaçable, et nous devons
collaborer avec notre Seigneur pour
trouver, dans chaque cas, le mot
juste et le chemin juste, en étant
dociles et en ne cherchant pas à
entraver l’action toujours originale
de l’Esprit Saint » [3].

SAINT LUC souligne que Jésus
connaît les pensées de ces scribes et
de ces pharisiens (cf. Lc 6, 8). Le
Seigneur sait parfaitement qu’ils ne
sont pas là pour l’écouter en toute
humilité et suivre ensuite ses
enseignements. Bien
qu’extérieurement ils se comportent



comme les autres, leur intérieur
contraste avec la simplicité des
autres auditeurs. Ils n’accompagnent
pas le Seigneur avec le désir de
changer leur vie et de plaire à Dieu,
mais dans le but de trouver quelque
chose pour l’accuser.

« La droiture d’intention consiste à
rechercher “seulement et en tout” la
gloire de Dieu » [4], au-dessus de notre
gloire personnelle ou de notre
attachement aux critères qui nous
permettent de juger la réalité. La vie
chrétienne ne se réduit pas à «
remplir » certaines normes ou
règlements moraux ou religieux : ces
pharisiens, en effet, étaient des
observateurs zélés de la loi, ils
faisaient l’aumône, passaient des
heures au temple, jeûnaient… Mais
Jésus savait qu’ils ne le faisaient pas
pour rendre gloire à son Père et, par
conséquent, cela ne les rapprochait
pas des autres ni du bonheur
authentique. « Ce peuple, leur dira le



Seigneur en une autre occasion,
citant le prophète Isaïe, m’honore
des lèvres, mais son cœur est loin de
moi » (Mt 15, 8).

La vie chrétienne est toujours
accompagnée d’œuvres extérieures.
Cependant, il est essentiel que ces
œuvres soient animées par l’esprit de
bonté et de sainteté que nous voyons
dans la vie du Seigneur, des apôtres
et des saints. De cette façon, le
chrétien peut « transformer tout ce
qu’il touche en or pur, comme le roi
Midas, par la justesse de l’intention
qui, avec la grâce de Dieu, le conduit
à faire de ce qui est indifférent une
chose sainte » [5]

APRÈS avoir demandé à l’homme à la
main desséchée de se tenir au milieu,
Jésus pose cette question aux scribes
et aux pharisiens : « Est-il permis, le



jour du sabbat, de faire le bien ou de
faire le mal ? de sauver une vie ou de
la perdre ? » (Lc 6, 9) Sans attendre
de réponse, le Seigneur a fait le
miracle et la main de l’homme a été
guérie.

Jésus ne comprenait pas les calculs
lorsqu’il s’agissait de faire le bien. Il
était venu dans le monde pour
sauver les gens et il y a consacré
toute sa vie. C’est pourquoi il a
également fait des miracles le jour du
sabbat, car il voulait montrer que le
bien de la personne passe toujours
en premier. Lorsqu’il s’agissait de
sauver quelqu’un, il n’hésitait pas à
s’entourer de pécheurs publics (cf.
Mc 2, 16), à parcourir autant de villes
que nécessaire (cf. Lc 4, 43), ou à
entrer dans les maisons des païens
(cf. Mt 8, 7). En bref, sa mission
rédemptrice n’avait pas d’horaires ni
de distinctions d’aucune sorte : Jésus
était toujours disponible.



En ce sens, la tâche de faire
connaître Dieu nous fait également
sortir de nos propres schémas et
sécurités. Le sens de la mission de
l’apôtre lui-même nous amène à
expérimenter « la joie d’être une
source, de déborder et de rafraîchir
les autres. Seul celui qui se sent bien
en cherchant le bien des autres, en
désirant le bonheur des autres, peut
être un missionnaire » [6]. Voilà
l’ouverture de cœur que vivait la
Vierge Marie. Pendant ses années sur
terre, elle a toujours mis en premier
le bien de Jésus. Et maintenant, elle
montre la même ouverture à tous
ceux qui, en bons enfants, viennent
demander son aide maternelle.

[1]. Saint Cyrille d’Alexandrie, 
Commentaire de l’Évangile selon saint
Luc



[2]. Pape François, Homélie, 1er avril
2014.

[3]. Saint Josémaria, Lettres 11, n° 42.

[4]. Saint Josémaria, Forge, n° 921.

[5]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’Œuvre de Saint Gabriel, n° 98.

[6]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 272.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-lundi-23eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-lundi-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 23ème semaine du Temps Ordinaire

