
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
5ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
prendre soin des personnes les
plus démunies ; Dieu met le feu
dans notre vie pour que nous la
donnions ; pour aller à la
rencontre du monde.

- Prendre soin des personnes les plus
démunies

- Dieu met le feu dans notre vie pour
que nous la donnions



- Pour aller à la rencontre du monde

NOMBREUX sont les personnages de
la Sainte Écriture qui exhortent à
prendre soin des plus faibles. «
Partager ton pain avec celui qui a
faim, dit Isaïe, accueillir chez toi les
pauvres sans abri, couvrir celui que
tu verras sans vêtement » (Is 58, 7).
Partager son pain, donner un foyer,
fournir des vêtements. Dieu, par
l’intermédiaire du prophète, propose
ces trois gestes qui permettent de
couvrir les besoins les plus
fondamentaux de l’homme :
reprendre des forces avec la
nourriture, se sentir aimé dans un
lieu et vivre avec la dignité des
enfants.

L’Écriture nous dit une fois après
l’autre que Dieu compte sur notre
créativité pour aider les gens



rencontrant des difficultés à
satisfaire ces besoins par eux-
mêmes. En fait, lorsque Jésus a
regardé une foule affamée, il n’a pas
donné à ses disciples un plan détaillé
pour résoudre le problème, mais a
dit : « Donnez-leur vous-mêmes à
manger » (Lc 9, 13). C’étaient ses
seules instructions. Il voulait que les
apôtres réfléchissent à la manière de
le faire, qu’ils mettent à contribution
leurs talents et qu’ils s’efforcent de
trouver des ressources dans cette
situation. Et bien que le fruit de leur
travail soit insuffisant — « nous
n’avons pas plus de cinq pains et
deux poissons » (Lc 9, 13) — tous ont
finalement été rassasiés.

Jésus continue d’accomplir des
miracles similaires lorsque nous
offrons notre aide à quelqu’un dans
le besoin. Il ne multipliera
probablement pas toujours les pains,
mais il accomplira un plus grand
miracle : il apportera la lumière à sa



vie. C’est-à-dire qu’il ne satisfera pas
seulement sa faim matérielle, mais
aussi sa faim spirituelle, ses besoins
les plus profonds : se sentir aimé,
accompagné, écouté. « Si tu donnes à
celui qui a faim ce que toi, tu désires,
et si tu combles les désirs du
malheureux, ta lumière se lèvera
dans les ténèbres et ton obscurité
sera lumière de midi » (Is 58, 10).
Avec les ressources matérielles que
nous pouvons fournir, nous
refléterons la lumière de Dieu. Par le
pain et le vêtement, l’autre percevra
qu’il y a quelqu’un pour qui il est
important, qui écoute sa demande : «
Alors, si tu appelles, le Seigneur
répondra ; si tu cries, il dira : “Me
voici” » (Is 58, 9).

C’EST AINSI que le psalmiste définit
celui qui vit à l’écoute des besoins de
ceux qui l’entourent : « Son cœur est



confiant, il ne craint pas : il verra ce
que valaient ses oppresseurs. À
pleines mains, il donne au pauvre ; à
jamais se maintiendra sa justice, sa
puissance grandira, et sa gloire ! (Ps
111, 8-9). Et il ajoute qu’il n’aura rien
à craindre, car il est inébranlable
dans le Seigneur. Ce mode de vie se
nourrit de la conviction que c’est
Dieu qui agit et met le feu dans notre
vie pour que nous la donnions aux
autres.

Cette attitude est compatible avec
l’expérience de notre propre
faiblesse. En effet, saint Paul, qui a
œuvré sans relâche pour les
chrétiens de son temps, raconte qu’à
son arrivée à Corinthe, il s’est
présenté « dans la faiblesse, craintif
et tout tremblant ». Et il précise que
sa prédication n’était pas fondée sur
ses propres qualités de persuasion : «
Mon langage, ma proclamation de
l’Évangile, n’avaient rien d’un
langage de sagesse qui veut



convaincre ; mais c’est l’Esprit et sa
puissance qui se manifestaient » (1
Co 2, 1-4). L’état physique et mental
de Paul a dû aider les Corinthiens à
comprendre que ce qu’ils
entendaient venait de Dieu.

« Une ville située sur une montagne
ne peut être cachée », dit Jésus au
Sermon sur la montagne, « et l’on
n’allume pas une lampe pour la
mettre sous le boisseau ; on la met
sur le lampadaire, et elle brille pour
tous ceux qui sont dans la maison
» (Mt 5, 14-15). Dieu éclaire notre vie,
même les ombres qui sont en nous,
précisément pour que sa lumière
atteigne tout le monde. Lorsque,
comme saint Paul, nous faisons
l’expérience des difficultés de cette
tâche, nous serons réconfortés de
savoir qu’« une étincelle, un petit
point lumineux, suffit à éclairer une
multitude » [1].



SAINT JOSEMARIA nous a rappelé, à
maintes reprises, que « notre
condition d’enfants de Dieu nous
poussera — je le redis — à entretenir
un esprit contemplatif au milieu de
toutes les activités humaines (être
lumière, sel et levain, par la prière,
par la mortification, par notre
profonde culture religieuse et
professionnelle), et ce, afin
d’accomplir ce beau programme :
être d’autant plus en Dieu que l’on
est dans le monde » [2]. Le monde
n’est pas un obstacle à la rencontre
avec le Seigneur, bien au contraire.
C’est le lieu où les chrétiens, unis à
Dieu grâce à sa présence et à ses
œuvres, contribuent à le faire
connaître de tous les hommes.
Comme le sel, ils donnent une
nouvelle saveur aux réalités
terrestres. Comme la lumière, ils
répandent au milieu des ténèbres «
l’amour de Dieu, la vraie sagesse qui
donne un sens à l’existence et à
l’action humaines » [3]



« Vous êtes le sel de la terre. Mais si
le sel devient fade, comment lui
rendre de la saveur ? […] Vous êtes la
lumière du monde. Une ville située
sur une montagne ne peut être
cachée » (Mt 5, 13-14). Ces paroles
montrent que les disciples ne
peuvent pas rester sans rien faire,
qu’ils ne peuvent pas être sel ou
lumière sans être en contact avec le
monde. « Nous avons donc une tâche
et une responsabilité à l’égard du
don que nous avons reçu : nous ne
devons pas retenir cette lumière de
la foi, qui est en nous par le Christ et
l’action de l’Esprit Saint, comme si
elle était notre propriété » [4]. Dieu
frappe doucement, sans cesse, aux
portes de notre cœur, pour le remplir
de sa lumière et de sa force, et pour
répandre cette charité autour de
nous, selon les besoins de chacun.

Lorsque Jésus commence sa vie
publique, la Vierge Marie semble
occuper une position discrète. Cela



ne signifie pas pour autant qu’elle
était absente. Elle n’a pas fait de
grands discours ni d’interventions
exceptionnelles, mais son cœur
maternel était attentif à son Fils et
aux apôtres. Et lorsque vint le temps
de la Passion, sa présence au pied de
la croix fut l’une des plus grandes
consolations que Jésus reçut. Nous
pouvons demander à Dieu que,
comme notre Mère, nous sachions
aussi donner du réconfort — saveur
et lumière — à la vie de ceux qui
nous sont proches.

[1]. Saint Josémaria, Crecer para
adentro, n° 261.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n_ 240.

[3]. Benoît XVI, Angélus, 6 février
2011.



[4]. Pape François, Angélus, 5 février
2017.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-dimanche-de-la-5eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-5eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/

	Méditation : Dimanche de la 5ème semaine du Temps Ordinaire (cycle A)

