
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
20ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : une paix qui
complique la vie, brûler pour
briller, le vertige du feu.

– Une paix qui complique la vie

– Brûler pour briller

– Le vertige du feu



LA SAINTE ÉCRITURE présente Jésus
de Nazareth comme un semeur de
paix. L’alliance établie par Dieu dans
l’Ancien Testament est un pacte de
paix (cf. Is 54, 10), et le Messie
attendu par Israël est le « Prince de la
paix » (Is 9, 5). Le Seigneur souhaite
la paix à ceux qui entrent en contact
avec lui (cf. Mc 5, 34) et attend de ses
disciples qu’ils soient eux aussi des
artisans de paix (cf. Mc 9, 50). Ce
désir peut toutefois contredire les
paroles du Seigneur rapportées dans
l’Évangile de ce dimanche : « Pensez-
vous que je sois venu apporter la
paix sur la terre ? Non, mais la
division. Désormais, cinq personnes
dans une maison seront divisées :
trois contre deux et deux contre
trois ; le père sera divisé contre le fils
et le fils contre le père, la mère
contre la fille et la fille contre la
mère, la belle-mère contre sa belle-
fille et la belle-fille contre la belle-
mère » (Lc 12, 49-53). Comment est-il
possible que le Prince de la Paix se



présente comme un facteur de
division ?

Jésus lui-même dit que la paix qu’il
donne n’est pas celle que le monde
comprend (cf. Jn 14, 27). Il nous
arrive de concevoir la paix comme
une simple absence de problèmes,
comme une sorte de tranquillité qui
isole de tout ce qui pourrait
perturber notre confort. Cette
approche, cependant, peut
difficilement conduire à une
existence pleine, car « la vie s’accroît
en la donnant et s’affaiblit dans
l’isolement et le confort. En fait, ceux
qui profitent le plus de la vie sont
ceux qui quittent la sécurité du
rivage et se passionnent pour la
mission de communiquer la vie aux
autres »[1].

La paix que propose le Seigneur
découle de la découverte de sa
personne, et cela implique de se
compliquer la vie, de s’aventurer



dans des territoires peut-être
inconnus, mais habités par la
certitude que Dieu lui-même y
marche avec nous. La paix que le
Christ nous procure s’enracine dans
la certitude qu’il est toujours avec
nous, quoi qu’il arrive. « J’ai parfois
été frappé par l’éclat dont brillaient
les yeux d’un sportif, face à l’obstacle
qu’il devait franchir. Quelle victoire !
Voyez comme il surmonte ces
difficultés ! C’est ainsi que Dieu, qui
aime notre combat, nous voit : nous
serons toujours vainqueurs, car il ne
nous refuse jamais sa grâce toute-
puissante. Alors qu’importe qu’il y
ait lutte puisqu’il ne nous abandonne
pas »[2].

« JE SUIS VENU apporter le feu sur la
terre, dit le Seigneur, et comme je
souhaite qu’il soit déjà allumé ! » (Lc
12, 49). S’il est vrai que l’image d’un



feu incontrôlé évoque en nous des
images de destruction, le feu peut
aussi être une force de purification,
de transformation et même
d’embellissement de la réalité : les
conquêtes de l’orfèvrerie, de
l’artisanat, de l’alimentation ou de la
médecine doivent beaucoup à
l’efficacité du feu. Il n’est pas
étonnant que Jésus utilise cette
image pour parler du renouveau
qu’il souhaite apporter à notre vie et
au monde. Un renouveau qui
consiste précisément à prendre parti
pour lui, à le reconnaître comme
Seigneur et à le faire grandir en
nous, avec l’aide du Saint-Esprit, car
il « il nous a ainsi montré un modèle
d’humanité sainte que nous pouvons
tous imiter, avec la promesse d’une
destinée éternelle qui dépasse toutes
nos limites et toutes nos capacités »[3].

Il est bon de souhaiter que ce feu
s'enracine et grandisse en nous, en
implorant avec le psalmiste : « Tu es



mon secours et ma délivrance, mon
Dieu, ne tarde pas » (Ps 40, 18). La
prière nous offre une occasion pour
que ce feu puisse s'allumer ; dans la
prière persévérante et confiante, le
Seigneur nous conforme à lui. C'est
ainsi que l'exprimait saint
Josémaria : « Et, dans ma méditation,
le feu s'allume. C'est à cela que sert la
prière : à faire de toi un feu, une
flamme vivante, qui donne chaleur
et lumière. C'est pourquoi, quand tu
ne sais pas comment avancer, quand
tu sens que tu t'éteins, si tu ne peux
pas jeter dans le feu des bûches
odorantes, jette les branches et les
feuilles mortes de petites prières
vocales, d'exclamations, qui
continuent à alimenter le feu. – Et tu
auras mis ton temps à profit »[4].
Nous aimerions peut-être que ce feu
s'enracine en nous de manière
impétueuse, et peut-être que la
prière peut nous décourager lorsque
nous avons l'impression que le feu
que nous attendions ne jaillit pas.



Mais qu'est-ce qui est le plus utile :
l'incendie ou la petite flamme ?
Parfois, c'est la petite flamme
discrète, apparemment faible et
vacillante, qui peut être appliquée à
un instrument qui devient ainsi un
cautère pour soigner et guérir.

LAISSER ce feu nous changer et
transformer le monde dans lequel
nous vivons n'est pas toujours facile.
Le feu est purificateur, certes, mais il
brûle aussi : pour faire fleurir la vie,
le cautère anéantit les sédiments de
la mort. Il est naturel que nous
ressentions un certain vertige ou une
certaine crainte, et il est naturel que
parfois les autres puissent percevoir
ce feu comme une menace. La
première lecture de la messe, qui
raconte l'emprisonnement de
Jérémie, en est un témoignage : « Il
faut condamner à mort ce Jérémie,
car, par ses discours, il démoralise
les soldats qui restent dans la ville et
le reste du peuple. Cet homme ne



cherche pas le bien du peuple, mais
son malheur » (Jr 38, 4). Jérémie ne
fait que communiquer le message de
Dieu, transmettant ce qui peut
apporter à chacun et au peuple lui-
même son véritable bien, la vie
authentique. Cependant, le prophète
est accusé de rechercher le contraire,
de souhaiter le mal au peuple. Il nous
est parfois difficile, à nous les
hommes, de comprendre que le feu
du Saint-Esprit est celui de la vie et
de la purification, et non celui de la
mort et de la destruction.

L’histoire du salut est jalonnée par
tant de vies de filles et de fils de Dieu
qui, comme Jérémie, connaissaient
leurs limites, mais ont fidèlement
conservé le trésor de la foi et l’ont
mis à la portée de si nombreuses
personnes. Les saints témoignent de
l’engagement de Dieu à embellir,
guérir et élever la vie de ses enfants,
et à renouveler la face de la terre : «
C’est ce que montrent le témoignage



des martyrs, le courage des
confesseurs de la foi, l’élan intrépide
des missionnaires, la franchise des
prédicateurs, l’exemple de tous les
saints, certains même adolescents et
enfants. C’est ce que révèle
l’existence même de l’Église, qui, en
dépit des limites et des fautes des
hommes, continue de traverser
l’océan de l’histoire, poussée par le
souffle de Dieu, et animée par son
feu purificateur »[5]. La Vierge Marie,
qui a également reçu le feu du Saint-
Esprit, nous obtiendra un cœur
enflammé qui diffuse la paix de son
Fils autour de nous.

[1] Ve Conférence générale de
l’épiscopat d’Amérique latine et des
Caraïbes, Documento de Aparecida
(29 juin 2007), 360, cité par François, 
Evangelii Gaudium, no 10.



[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

182.

[3] Léon XIV, Homélie, 9 mai 2025.

[4] Saint Josémaria, Chemin, no 92.

[5] Benoît XVI, Homélie, 31 mai 2009.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-dimanche-de-la-20eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(11/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : Dimanche de la 20ème semaine du Temps Ordinaire (cycle C)

