
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la 11e
semaine du Temps
Ordinaire (cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : les
rythmes de Dieu ; le dynamisme
de la semence ; le contraste
entre la petitesse et la
grandeur.

- Les rythmes de Dieu.

- Le dynamisme de la semence.

- Le contraste entre la petitesse et la
grandeur.



"ÉCOUTE, Seigneur, ma voix qui
t’appelle ! Sois mon secours, ne me
laisse pas, ne m’abandonne pas, Dieu
de mon salut"[1]. Ces appels à l'aide,
attribués au roi David (Ps 26,7.9),
constituent l’ouverture de la liturgie
d'aujourd'hui. Remplis de confiance,
nous élevons en ce dimanche un
chant au Seigneur pour qu'il réponde
à nos besoins et nous accompagne
dans les difficultés qui peuvent
surgir sur notre chemin quotidien.
Comme l'a souligné sainte Thérèse de
Lisieux, notre prière est "un élan du
cœur (...), un cri d'action de grâce et
d'amour, aussi bien au milieu de la
souffrance qu'au milieu de la joie. En
un mot, c'est quelque chose de grand,
de surnaturel"[2] qui dilate notre âme
et nous unit à Jésus.

L'Évangile de ce dimanche nous offre
deux courtes paraboles : celle de la
graine qui germe et croît d'elle-même
et celle de la graine de moutarde (cf.
Mc 4, 26-34). Il s'agit d'images



familières, tirées du monde rural,
compréhensibles pour tous ses
disciples. "Il en est du royaume de
Dieu comme d’un homme qui a jeté
de la semence en terre. Il est
semblable à un grain de sénevé." (Mc
4,26.31). En prenant l'exemple de la
croissance de la graine, Jésus veut
expliquer qu'il n'est pas possible de
juger l'action mystérieuse de Dieu
selon la modestie de ses premiers
pas. Bien que le Royaume puisse
paraître quelque peu discret au
début, il renferme en réalité une
puissance énorme qui se déploiera
au fil du temps.

À première vue, la graine est très
petite. Parfois, elle est même à peine
perceptible. Sa valeur semble
presque insignifiante. Cependant,
une fois enfouie, la graine croît sans
cesse, sans que personne ne puisse
l'arrêter, portant des fruits qui
arrivent sans que l'on sache très bien
comment, dépassant les attentes de



l'agriculteur. L'action de Dieu dans le
monde et dans l'histoire n'est
généralement pas spectaculaire et
n'apporte pas de résultats immédiats.
Elle est même parfois accompagnée
d'échecs apparents. Mais dans cette
semence, petite et discrète, se cache
déjà la promesse de ce qui est à
venir. Quand nous voyons que les
fruits tardent à venir, que nos désirs
de conversion ne sont pas toujours
efficaces, nous pouvons nous tourner
vers le Seigneur pour mettre en lui
toute notre confiance. Il est vrai qu'à
première vue, les choses s'améliorent
plus lentement que nous le
souhaitons, et que nous pouvons
nous sentir seuls et humainement
démunis. Jésus nous rappelle que les
débuts sont petits, car la graine doit
d'abord croître à l'intérieur, dans le
sein de la terre. Ensuite, quand Dieu
le voudra, viendra le temps de
récolter ses fruits, car ses rythmes ne
sont pas nécessairement les nôtres.



LA PREMIÈRE parabole porte sur la
dynamique des semailles. Que
l'agriculteur soit endormi ou éveillé,
la graine semée en terre germe, et
croît d'elle-même. En semant,
l'agriculteur est sûr que son travail
ne sera pas stérile ; il connaît bien la
puissance de la graine lorsqu'elle
reçoit l'eau nécessaire à son
développement. Il lui suffit de bien
enfouir la petite graine dans le sol et
de l'arroser de temps en temps. Il a
également confiance en la bonté de
la terre qui accueille la semence qu'il
y a déposée. "Car la terre produit
d’elle-même du fruit : d’abord de
l’herbe, puis un épi, et l’épi ensuite
s’emplit de froment" (Mc 4,28).

« Le temps présent est un temps de
semence, et la croissance du grain est
assurée par le Seigneur. Aussi,
chaque chrétien sait-il qu’il doit faire
tout ce qu’il peut, mais que le résultat



final dépend de Dieu : cette
conscience le soutient dans l’effort de
chaque jour, spécialement dans les
situations difficiles. »[3]. Collaborer à
l'ensemencement de la parole divine
dans le cœur des autres, c'est un peu
comme travailler dans les champs.
Les fruits ne sont pas
immédiatement perceptibles, et nous
ne les voyons peut-être même pas de
nos propres yeux. Mais nous
pouvons être sûrs que la graine
pousse d'une manière qui dépasse
nos attentes. " N’oublions jamais,
lorsque nous proclamons la Parole,
que même là où rien ne semble se
passer, en réalité, l’Esprit Saint est à
l’œuvre et le -royaume de Dieu croît
déjà, à travers et au-delà de nos
efforts."[4].

Notre optimisme et notre
engagement se fondent sur cette
solide confiance. Nous entendons
l'apôtre Paul le dire lorsqu'il écrit
aux chrétiens de Corinthe : "C'est



Dieu qui fait croître" (1 Co 3,7), nous
sommes simplement « ouvriers avec
Dieu » (cf. 1 Co 3,6-9). Cela nous
rassure de savoir que le fruit ne
dépend pas de ce que nous sommes
capables de faire avec nos forces
limitées. En réalité, Dieu se contente
que nous fassions ce que nous
pouvons au mieux de nos capacités.
Dans ce sens, saint Josémaria nous
encourageait à utiliser tous les
moyens humains comme s'il n'y avait
pas de moyens surnaturels et,
inversement, à utiliser tous les
moyens surnaturels comme s'il n'y
avait pas de moyens humains à notre
disposition.[5] « Agis comme si tout
dépendait de toi, en sachant qu’en
réalité tout dépend de Dieu » (cf.
Pedro de Ribadeneira, La vie de saint
Ignace de Loyola).[6] L'œuvre de Dieu
dans l'histoire est féconde, parce qu'il
est le Seigneur du Royaume. À nous
de travailler et d’attendre
patiemment les fruits. La victoire du
Seigneur est certaine.



LE GRAIN de sénevé, dit la deuxième
parabole, "lorsqu’il est semé, il monte
et devient plus grand que toutes les
plantes potagères, et il étend si loin
ses rameaux que les oiseaux du ciel
peuvent s’abriter sous son ombre.
» (Mc 4, 32). Une réalité si petite
devient, au fil des jours et des mois,
quelque chose d’inimaginable. Ce
grain, plein de vie, est capable de
transpercer la terre et de sortir à la
lumière du soleil pour devenir un
arbre, atteignant jusqu'à trois mètres
de haut. "Ce n'est que lorsqu'il est
brisé qu'il déploie sa force. »[7]

Comme dans la première parabole, le
contraste entre la petitesse de la
semence et la grandeur de ce qu'elle
produit est frappant. Il s'agit peut-
être d'une expérience que nous
vivons nous aussi dans notre propre
vie. Nous savons que le Seigneur
nous a appelés à de grandes choses,



mais nous avons peut-être
l'impression de ne pas être à la
hauteur. En réalité, le Christ ne nous
a pas appelés pour nos mérites, mais
parce qu'il l’a voulu. Il n'attend pas
de nous que nous fassions des choses
extraordinaires, mais que nous ayons
l'humilité de le laisser grandir dans
notre vie et de nous en remettre
chaque jour à son amour
inconditionnel. « La faiblesse est la
force de la semence, la brisure est sa
puissance. Et le Royaume de Dieu est
ainsi : une réalité humainement
petite, composée de celui qui est
pauvre de cœur, de celui qui ne s’en
remet pas à ses pauvres forces, mais
à celles de l’amour de Dieu, de celui
qui n’est pas important aux yeux du
monde ; et pourtant c’est justement à
travers lui que la force du Christ fait
irruption et transforme ce qui est
apparemment insignifiant »[8]

Notre petitesse n'a pas trop
d'importance. Notre fragilité n'est



pas un obstacle insurmontable à
l'action de la grâce. Dieu fait grandir
tout ce qui est grand par la
surabondance de ses dons. "Rejette
loin de toi le désespoir où te conduit
la connaissance de ta misère. – C’est
vrai : financièrement parlant, tu es
un zéro…, par ton rang social, un
autre zéro…, et un autre par tes
vertus, et un autre par ton talent…
Mais, à gauche de tous ces zéros, il y
a le Christ… Et cela fait un chiffre
incommensurable ! »[9]. La Vierge
Marie a accueilli la semence de la
parole divine comme une "bonne
terre" Nous pouvons lui demander
de renforcer cette confiance en nous
face à l'évidente "disproportion qui
existe entre les moyens et les fruits
que Dieu suscite continue de se
manifester aujourd’hui encore. Son
pouvoir salvifique ne s’est pas réduit,
mais il attend de chacun de nous, et
aussi de tous ceux qui s’abritent à
l’ombre de cet arbre luxuriant, une
réponse généreuse, la plus grande



que nous soyons capables de fournir
avec son aide."[10]

[1] Antienne d’ouverture

[2] Sainte Thérèse de Lisieux, Histoire
d’une âme, chap 11

[3] Benoît XVI, Angelus, 17-VI-2012.

[4] François, Angelus, 16-VII-2023.

[5] Cfr. Ernst Burkhart - Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2013, vol. III, p. 187.

[6] Saint Ignace de Loyola, cité en
Pedro de Ribadeneira, La vie de saint
Ignace de Loyola.

[7] Saint Ambroise de Milan, Traité de
l’Evangile de saint Luc, VII, 179-182:
SC 52.



[8] Benoît XVI, Angelus, 17-VI-2012.

[9] Saint Josemaria, Chemin, n. 473.

[10] Mgr. Javier Echevarria, Lettre
pastorale, 1-X-2016.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-dimanche-de-la-11e-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-11e-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-11e-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-11e-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-dimanche-de-la-11e-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 11e semaine du Temps Ordinaire (cycle B)

